
Neue Zeitschrift für Musik 2/2009

Leseprobe

© Schott Music, Mainz 2009



Hundert Jahre neue Musik – was
nun?», hieß leicht ketzerisch und
nicht ganz frei von provokativer

Attitüde im Vorfeld der Donaueschinger
Musiktage 2008 das Motto bei «Thema
Musik Live». Und es war damit ja ein
Blick zurück ins Wien des Jahres 1908 ge-
meint, wo Arnold Schönberg mit unge-
wohnt atonalen Ein- und Tonfällen für
Skandale sorgte, für Randale gar. Irgend-
wie sind die dadurch ausgelösten Wellen
mittlerweile an den Felsküsten der Welt
gebrochen worden oder an den sanften
Sandstränden dieses Planeten verebbt. Da -
rüber regt sich heute keiner mehr auf. Und
der Satz von Arnold Schönberg, dass er
mit seiner Zwölftontheorie samt -technik
der deutschen Musik für weitere hundert
Jahre die Vorherrschaft im Sonnen sys tem
sichern wolle, sorgt auf andere Weise als
von ihm beabsichtigt weiterhin für Furore.
In höchst facettenreicher Diskussions band -
breite. Doch trotz mancher Militanz in der
Abwehrstrategie Schönberg’ scher TonSät-
ze: Er spielt heute nicht mehr die erste
Geige. Da hat sich in den so genannten 
E-Bereichen und im U-Sektor zumal, im
Terrain der technischen Machbarkeiten
wie der gesellschaftlichen Verhältnisse und
der ästhetischen Verfeinerungen, so viel ver-
ändert, entwickelt, neu positioniert, dass
Schönberg ein Kapitel der Musikgeschich-
te geworden ist. Die aktuell tonangeben-
den Komponisten reflektieren das zwar,
arbeiten sich aber anders ab zur Auskris -
tallisierung der Wahrheitsfindung und zur
Neukonstituierung der Publikumsbezie-
hungen. 

Es ging bei dieser «Thema Musik Live»-
Veranstaltung aber vor allem um Bestands-
aufnahme, um den Blick nach vorne alle-
mal. Einer der sehr wenigen Großmeis ter
im gegenwärtigen Positionieren und Per-

fektionieren nicht nur in Mitteleuropa ist
Wolfgang Rihm – er war anno 2008 nicht
auf dem Podium, das hatte er einige Jahre
früher beim Motto «WerteWandel» mit
seinem Denken und mit seiner Differen-
zierungskunst begeistert. Er ist Komposi-
tionslehrer an der Hochschule für Musik
Karlsruhe und allererste Adresse für Auf-
tragskompositionen keineswegs nur staats-
tragender Provenienz. 

Über den Dächern von Karlsruhe, an
einem winterlich grauen und für den Ort
ungewohnt saukalten Wintertag, mit Blick
über die Stadt und ins Gebirg, oberhalb von
Innovations-und-Wellness-Marktschreierei
trafen sich Wolf Loeckle und Wolfgang
Rihm im Zentrum für Kunst und Medien-
technologie zum Nachdenken und Vo -
raus denken. Ausgangspunkt war der Be-
griff «Heimat» in Verbindung mit Musik.

Wolfgang Rihm: Wenn Sie andeuten,
dass Musik ein Ort von Heimat sein könn-
te, dann sagen Sie ja auch, dass sie selbst
Heimat sein kann. Ich weiß es nicht. Je
mehr man mit Musik zu tun hat und je
mehr man Musik hervorbringt, desto we-
niger kann man sie benennen. Ich glaube,
man kann sie dann am besten benennen,
wenn man ihr ganz fernsteht und von fern
an sie herangeht mit einem eigenen Anlie-
gen – vielleicht sogar einem Vorurteil. 

Als Komponist habe ich ja zunächst
das Anliegen, dass sie überhaupt sei und
nicht, dass sie etwas «tut». Ich muss sie im
wahrsten Sinn des Wortes zeugen, gebären
bzw. den Geburtsvorgang, wenn sie durch
Interpretation in die Welt hineintritt, er-
möglichen. Und von daher ist Komponie-
ren ein genuin konzeptuelles Vorgehen.
Dass diese Konzeption aber bereits im
Voraus «weiß», was da geboren wird, das
muss ich für mich selber verneinen. Ich

kenne das nicht. Ich tue etwas, von dem
ich nicht genau weiß, wohin es führt. Al-
lenfalls ahne ich es. Und dass dann doch
Musik aufscheint, ist ein großes Glück,
jedes Mal eine andere Erfahrung. Ich bin
also nicht aus der Nutzerperspektive mit
diesem Phänomen verbunden, sondern aus
der generativen Position. Letztlich wirke
ich aus einer produktiv-unbewussten Sze-
nerie heraus.

■ Wolf Loeckle: Es gibt ja so über die Jahr-
hunderte hin in der Entwicklung musikali-
scher Ästhetik und Praxis Dominanzen für
das theoretische Prinzip, aber auch solche,
die den Komponisten eher als eine Art
Durchlauferhitzer, als Bindeglied zwischen
dem Göttlichen und dem Irdischen begrei-
fen. Ist der Komponist Zwischenglied von
Gott und Menschheit?

Das ist auch nur ein Erklärungsversuch.
Die Berufsbezeichnung «Zwischenglied»
würde ich für mich gar nicht so von der
Hand weisen. Warum nicht? «Zwischen»
ist immer eine interessante Position. Glied,
na gut, bitte.

■ Musik beginnt ja meistens, wenn auch
manchmal leise und vor sich hin grum -
melnd, und findet in aller Regel zu einem
Ende – so sie nicht missbräuchlich ein- oder
ausgeblendet wird oder als Mischmasch
unter irgendwelchen Worthülsen in Filmen
oder TV-Produktionen zur Steigerung des
emotionalen Mehrwerts zweckentfremdet
wird, wie heute unerträglich und massen-
haft üblich. Musikalische Elemente oder
Segmente oder Abschnitte können sich von
A nach B bewegen, von Alpha nach Omega,
ein wenig fast so wie in allem Leben: von
der Geburt bis zum Tod.

Das ist mir zu sehr aus einer Perspek -
tive der Einsatzfähigkeit, aus der Sicht der20

«… es wird immer sinnlich sein …»
EIN GESPRÄCH ZWISCHEN WOLF LOECKLE 
UND DEM KOMPONISTEN WOLFGANG RIHM



22

Funktionalität gedacht. So kann ich gar
nicht denken. Ich könnte schon so denken,
das wäre aber wie eine Maske, die ich mir
aufsetze. Ich setze mir also dann die Maske
des Funktionstheoretikers auf und sage: 
Ja, die Musik hat die Funktion, dem Men -
schen in ihrer sehr speziellen Weise zu ver-
mitteln, dass er Teil eines Fluss- und Ener-
gieweitergabesystems ist. Das sagt aber
zunächst über ihre Gestalt nur soviel aus,
dass sie beginnt und endet. Und dass sie
ein Durchgang ist. Sie hat etwas Transito-
risches. Was aber da durchgeht und was
wir dann als Energie empfinden, das setzt
sich jeweils in uns neu zusammen und tritt
dort erst in Kraft. Also ich kann nicht sa-
gen, jetzt habe ich hier ein Musikstück, in
dem ist folgende Energie, die wird in fol-
gender Weise wirken. Das ist unmöglich.

Jeder Hörer erfährt durch die Musik,
die er hört, zunächst etwas über seine eige-
ne energetische Lage. Er erfährt etwas über
seine eigene Ladung. Deswegen ist das
Hören ja nicht nur ein passives Entgegen-
nehmen, sondern es ist ein aktives Vermit-
teln von Energie und Zielort von Energie.
Der Hörer, der nichts mitbringt, wird
auch nichts hören. Der Hörer, der keine
Schwingungssphäre in sich trägt, nimmt
nichts wahr. Das ist ihm aber nicht vorzu-
werfen. Gott im Himmel. Man tut immer
so, als sei jeder immer gezwungen, sofort
in Wahrnehmung auszubrechen. Die Men-
schen sind unterschiedlich. Die einen neh-
men wahr, die anderen nicht. Lieben kann
man sie alle. Ich spreche jetzt von Musik,
die man freiwillig wahrnimmt. Der Hörer
entschließt sich, auf eine Musik zuzuge-
hen. Welcher Art diese Musik ist, das 
ist erst einmal egal. Wenn ich nicht ein
Schwingungsbarometer in mir trage für
das, worauf ich mich zu bewege, dann
werde ich nichts wahrnehmen. Das geht
mir meistens so, wenn ich Popmusik höre:
Ich nehme nichts wahr. Ich nehme die Dif-
ferenzierungen, die da möglich sind, nicht
wahr, obwohl mir von ihnen erzählt wird.
Weil ich eben nicht mitschwinge. Aber das
muss ich mir ja nicht übel nehmen. Ich
nehme ja dem, der in einem Streichquartett
von mir nichts wahrnimmt, auch nicht
übel, dass es ihm so ergeht.

■ Also muss Hören gelernt werden unter
der Maxime, dass nur das wahrgenommen
werden kann, was als Wissen in einem ist?

Ja, man muss das Hören von Musik
wirklich erlernen. Heute wird einem das 
ja vermeintlich leicht gemacht, indem uns

gewisse Dinge ständig vorgesetzt werden.
So wird ein Hörverhalten unbewusst im
wahrsten Sinn des Wortes: eingehämmert.
Das ist dann Pop im weitesten Sinn, gesell-
schaftskritisch oder unkritisch, die Ohren
zumüllend oder aufklärend, laut, leise.
Und Werbung, Werbung, Werbung ohne
Ende. Musik, oder besser: Schallware als
Brücke zwischen den Werbeblöcken. Aber
das war zu allen Zeiten so, dass eine Un-
terhaltungswelt dominant war, akustisch.
Und dass man sich in dieser Sphäre beweg-
te wie in normal städtisch schlechter oder
meinetwegen auch guter Luft. Aber dann
gibt’s Räume, in die geht man extra hinein,
um ein spezifisch Anderes wahrzunehmen.
Das heißt man geht an einen sozialen Ort,
um Jazz zu hören, oder an einen anderen
sozialen Ort, um etwa eine Bach-Passion
zu hören. Das sind Biotope für die jeweili-
ge Musik. Es wird immer wieder die Über-
legung angestellt, ob diese Biotope nicht
ineinander verschlungen sein sollten. Das
löst sicher einen momentanen Reiz an der
Oberfläche aus. Aber ich glaube, dass es
darüber hinaus für die Sache an sich wenig
bringt.

■ Abendländische europäische westliche
Musik hat – wenn wir einen Moment in
die Geschichte gehen – durchaus beschei-
den angefangen, wenn man mal nicht von
ihrem Gehalt, vom Inhaltlichen, sondern
vom Äußerlichen, vom Formalen, her ar-
gumentiert: nämlich einstimmig. Da gab es
dann auch die entsprechende ideologische
Überbauung. Der Weg zur Mehrstimmig-
keit war dann gewissermaßen ein politi-
scher Kraftakt. Entsprechend der zuneh-
menden Kompliziertheit politischer Gege-
benheiten differenzierten sich auch die
künstlerischen Artikulationsmöglichkeiten.
Nicht zuletzt unter Zuhilfenahme techni-
scher Gerätschaften neuester Bauart lässt
sich – parallel zur naturwissenschaftlichen
Praxis – eine Komplexität der Klangwelten
erzielen, die kaum noch einer in der Lage
ist, auf Anhieb auch nur annähernd diffe-
renzierend wahrnehmen zu können. Muss
denn der Grad von Komplexität immer
weiter gesteigert werden? Und gibt es auch
in den Territorien der Musik gar keine
Grenzen des Wachstums?

Ein gewaltiger Fragenkomplex. 
Ich versuche es mal mit Anmerkungen. 
Ist Musik wirklich immer komplizierter
geworden vor dem Hintergrund von Ein-
stimmigkeit? Ich weiß es nicht. Ich glaube
auch, dass schon immer Mehrstimmigkeit

gegeben war: allein durch die Anwesenheit
von verschiedenen Individuen. Wenn
Menschen durcheinandersprechen und
sich artikulieren oder schreien, machen die
das nicht einstimmig. Das ist immer poly-
phon. Ich glaube, dass die verschriftlichte
Musik, die Musik, die der Überlieferung
anheimgegeben wurde, in dieser Weise be-
trachtet werden kann, dass sie sich von
einer relativen Einstimmigkeit über eine
relative Polyphonie in eine relative Kom-
plexität hinein entwickelt hat. Ich glaube
aber auch, dass die akustische Wirklichkeit
des musikalisch Praktizierten immer eine
Vielfalt der gleichzeitigen Klangaktionen
beinhaltet hat. Das ist die eine Anmerkung. 

Die Verschriftlichung, die wir im Zent -
rum unserer Betrachtung haben, ist ja nur
ein winziger Teil dessen, was wirklich akus -
tisch möglich war und ist. Ich kann ja auch
heute mit komplexesten Notationsformen
die Musik nur teilweise bestimmen. Neh-
men Sie eine Mozart-Sinfonie: Da sieht die
Partitur relativ einfach aus. Aber was da an
Subtexten und überhaupt an Texten noch
lesbar ist, was dann als Interpretation er-
möglicht ist, das Potenzial einer Auslegung
also, das ist letztlich schriftlich nicht fass -
bar. Und das ist ja vielleicht auch der
Grund, warum wir Musik immer wieder
anhören, weil sie nämlich nicht immer
wieder gleich ist, sondern immer in ande-
rer Erscheinung auf uns zukommt. Das
war die zweite Anmerkung. 

Das Dritte ist, dass es einen Punkt gibt,
an dem Komplexität, beabsichtigt gestaltete
Komplexität, in den Grauwert umschlägt.
Das kennt jeder Maler: Je differenzierter er
die Farben letztlich anlegt – irgendwann 
hat er auf der Palette dann eine Art Braun.
Das beginnt in wunderbaren Abstufungen.
Aber schließlich hat er dann einen braunen
Brei. So ist es auch in der Musik. Man kann
immer noch differenzierter notieren, und
wenn das dann gespielt wird, entsteht eine
Art undifferenziertes Mezzofortissimo.
Komponieren heißt doch auch: Perspek -
tiven in den Vorgang selbst einziehen. Per-
spektiven nicht nur im Sinne einer Räum -
lichkeit, die einen Ton von links und den
anderen Ton von rechts kommen lässt,
sondern eine Perspektive, die das Ohr als
Verdeutlichung der physischen und geisti-
gen Dimension des Erklingenden wahr-
nimmt. Dann kann von Kunst gesprochen
werden …

… mehr erfahren Sie 
in Heft 2009/02


