
Neue Zeitschrift für Musik 6/2009

Leseprobe

© Schott Music, Mainz 2009



10

n Herr Weibel, was bedeutet für Sie
Musik?

Bei der Erkundung dieser Frage gehe
ich von einem sehr schönen Satz von Peter
Sloterdijk aus, der gesagt hat: Der Mensch
war schon in der Welt der Musik, bevor er
auf die Welt gekommen ist. Er lebt schon
in der Welt der Töne, bevor er das Licht der
Welt erblickt. Wenn wir uns im Mutter leib
befinden, sind wir im klassischen Sinne
noch nicht in der Welt, obwohl wir klarer-
weise schon am Leben sind. Aber man
muss zwischen dem Am-leben-Sein und
dem Auf-der-Welt-Sein unterscheiden.

n Hört man denn schon Musik, bevor man
auf der Welt ist?

Ja, aber ich muss aus der Differenz
zwischen Am-leben-Sein und Auf-der-
Welt-Sein den Schluss ziehen: Musik ist
nicht Teil der Welt, sondern Teil des Le-
bens. Man hört sie gewissermaßen blind.
Meine Augen sind noch geschlossen, aber
vielleicht sind die Ohren schon offen.
Wenn man davon ausgeht, dass die Ohren
im Mutterleib noch nicht so ausgewachsen
und ausdifferenziert sind wie bei Erwach-

senen, sondern sich erst nach der Geburt
entwickeln, muss ich sagen: Wir hören,
bevor wir den Mutterleib verlassen haben,
mit dem Körper, mit der Haut. Wir haben
also gewissermaßen ein osmotisches
Hören. Wir spüren Druckwellen, die der
Körper in Tonwellen übersetzt.

n Das ist ja dann wie in der Physik?
Wir wissen ja aus der Physik, dass

durch Schwingung von Gegenständen
Töne entstehen, sei es die Schwingung einer
Seite (Papier) oder einer (Geigen-) Saite.
Diese Schwingungen sind als Schallwellen
hörbar.

Primär sind Schallwellen für mich
Druckwellen. Musik ist für mich ein Teil
der Physik. Darauf beruht ihre therapeuti-
sche Wirkung. Musik ist angewandte Ma-
thematik, komplexe Physik. Daher liegt
die Zukunft der Musik im Universalin -
strument Computer, wo Musik am besten
errechenbar ist.

n Was aber bedeutet jetzt für Sie Musik?
Musik bedeutet für mich, dass die Ge-

setze der Physik hörbar gemacht werden.

Für mich ist Musik nicht etwas Transzen-
dentes, nicht etwas, das per se menschlich
ist, sondern Musik ist jener Teil, der de-
monstriert, inwiefern der Mensch Teil der
physikalischen Welt ist. Er ist ein Opfer
von Druckwellen, die er als Schallwellen
interpretiert.

n Was aber ist das Instrument der Inter-
pretation?

Normalerweise sind das Instrument
der Interpretation das Ohr und das Ge-
hirn. Aber bevor Ohr und Gehirn über-
haupt vollständig ausgebildet sind, hören
wir schon: Geräusche, Töne und Musik,
im Mutterleib und nach der Geburt. Da
sind wir aber noch ganz ein Teil der physi-
schen Welt. Also ist es so, dass wir hier
auch schon interpretieren. Um es kurz 
zu machen: Musik ist das Ereignis, das 
Ergebnis einer synaptischen Schnittstelle
zwischen Menschen und Umwelt, an der
Druckwellen in Schallwellen umgewandelt
werden. Das menschliche Ohr ist gewisser-
maßen der Wandler. Das Instrument des
menschlichen Ohrs verwandelt Druckwel-
len in Schallwellen – wobei das menschli-



n INTERVIEW

11

sehr starke synaptische Schnittstelle, man
spricht auch von der Nervenmusik und der
Nervosität, die man durch Musik steigern
kann und die man durch Musik beruhigen
kann. Je nach Druckwellen, d. h. je nach
Schallwellen kann ich jemanden durch
deren Dynamik beflügeln oder kann ihn
sedieren, kann ihn zum Stillstand, zur Me-

ditation, zum Zero der Erregung oder zu
einer maximalen Erregung bringen. Die
maximale Mobilität ist dann in der Ekstase
des Tanzes zu erleben, in der Ekstase der
Rockmusik oder bei Mozart. Aber ich
kann genau so gut durch Wiederholung
wie bei Minimal music oder durch J. S.
Bach eine meditative Wirkung auf das 
Gehirn ausüben.

n Ist das denn ein Vergnügen?
Das Vergnügen der Musik besteht in

der direkten physischen Verbindung zwi-
schen Umwelt und Mensch. Das Eintau-
chen in diese physische Verbindung macht
das Vergnügen aus. Das Vergnügen kann
sich steigern von der Meditation bis zum
Tanz. Aber jedes Mal ist gewissermaßen

die Ekstase, die durch die Musik im Ge-
hirn ausgelöst wird, das Ergebnis eines
physischen Ereignisses. 

n Das bedeutet doch noch gar nichts.
Oh doch: Die große Bedeutung der

Musik liegt darin, dass sie vor allen ande-
ren Medien dasjenige Medium ist, das uns
an die physische Welt anbindet und uns 

«Musik ist ein temporaler, physischer Code. Er ermöglicht dem
Menschen die Rückverwandelung in eine Kreatur. Das ist die
große Befriedigung, die von Musik ausgeht: nicht das, was
allgemein behauptet wird, die metaphysische Transzendenz,
sondern gerade das Gegenteil, die physische Immanenz.» 

che Ohr etwas anderes ist als das Ohr der
Fische oder der Vögel. Die Druckwellen
werden in Tonfolgen, in einen linearen
Code verwandelt.

n Und das ist dann die Musik?
Musik ist ein temporaler, physischer

Code. Er ermöglicht dem Menschen die
Rückverwandelung in eine Kreatur. Das ist
die große Befriedigung, die von Musik
ausgeht: nicht das, was allgemein behaup-
tet wird, die metaphysische Transzendenz,
sondern gerade das Gegenteil, die physi-
sche Immanenz. Das Erlebnis der Musik
ist das Erlebnis einer physischen Imma-
nenz. Man ist Teil der materiellen Umwelt.
Deswegen liebt die Jugend die tiefen Töne,
die Bässe und drängt sich bei Rockkonzer-
ten möglichst nahe an die Lautsprecher-
Boxen. Es geht um das physische Erleben
von Lautstärke als Druckstärke auf der
Haut, auf den Organen, auf den Nerven.
Durch Drogen werden die Nerven aufnah-
mefähiger, reizbarer, sensibler und steigern
daher physisch das Erleben von Musik.
Musik wirkt wie eine Droge. 

Man spürt sehr deutlich: Es gibt eine

molekulare musik oder:
die diktatur der zeit brechen …

PETER WEIBEL INTERVIEWT PETER WEIBEL ÜBER PETER WEIBEL … 
UND DIE MUSIK

«Was ist in mir, das den Kosmos geflektiert? Was ist im Universum, das mir Freude schenkt? Was ist das Leben, 

das spiegelt mein Selbst?» (Peter Weibel, 1978, nach dem Sonett 108 von William Shakespeare; Zeilen aus dem

Songtext «Was ist im Hirn?» für die von ihm gegründete Band «Hotel Morphila Orchester»)

Peter Weibel, seit 1999 Vorstand des ZKM in Karlsruhe, verfolgt seine künstlerischen Problemstellungen in unter-

schiedlichsten Materialien, Formen und Techniken: in Texten, Skulpturen, Installationen, Filmen und Videos. So

wendet er sich 1978 auch unmittelbar der Musik zu und gründet zusammen mit Loys Egg die Band «Hotel Mor-

phila Orchester». Mitte der 1980er Jahre erforscht er die Möglichkeiten der computergestützten Bearbeitung von

Video. Danach realisiert er erste interaktive computerbasierte Installationen, mit denen er das Verhältnis von Me-

dien und Wirklichkeitskonstruktion thematisiert. Als Theoretiker und Kurator setzt er sich für eine Kunst und eine

Kunstgeschichtsschreibung ein, die Technikgeschichte und Wissenschaftsgeschichte berücksichtigt. Für uns gibt

er aktuelle Antworten auf die ewige Frage, was Musik eigentlich sei: hundert Prozent Transzendenz (Schopen-

hauer) oder scientia bene modulandi (Augustinus)? Dazwischen ist sehr viel Spielraum.



am stärksten zeigt, dass wir physische
Kreaturen sind. Ich würde behaupten, am
Anfang des Lebens, nicht nur des subjek -
tiven Lebens, ist das Hörorgan wichtiger
zum Überleben als das Sehorgan.

Das Zweite, was mir an der Musik so
bedeutend ist und sie für mich interessant
macht, ist die Beziehung der Musik zur
Zeit. Sie ist die Mutter aller zeitbasierten
Künste, ein temporaler Code. Ich möchte
dabei von einer Paraphrase eines Gedan-
kens ausgehen, den ich bei dem amerikani-
schen Komponisten Morton Feldman gele-
sen habe. Feldman hat gesagt, dass sich die

bisherige Musik der Zeit unterwirft – das
nennen wir Rhythmus. Siehe: das Metro-
nom. Das ist das, was wir Musik nennen.
Das Ergebnis ist, dass wir uns der Zeit un-
terwerfen und die Zeit imitieren.

Feldman möchte Musik machen, bei
der es sich genau umgekehrt verhält und
sich die Zeit der Musik unterwirft, d. h. die
Musik sollte etwas sein, was uns aus dem
Gefängnis von Raum und Zeit befreit, von
diesen Gitterstäben: drei Raumachsen und
einer Zeitachse. Das hieße faktisch, dass
wir eine Musik brauchen, die nicht auf
Rhythmik und nicht auf der großen, von
Hegel erschlossenen Intervalltheorie der
Musik aufgebaut ist. Weil aber eine Inter -
valltheorie in der Musik besteht, weiß ich,
es gibt den Rhythmus, die Punkte in der
Zeit. Die Noten, die Zeitpunkte, sind ge-
wissermaßen – wenn ich es einmal neuro-
logisch definiere – die Aktionspotenziale,
mit der die Zelle feuert. Der elektrische
Impuls überliefert dem Gehirn den neuro-
nalen und temporären Code, den das Ge-
hirn interpretiert, indem es gewissermaßen
sagt: OK, diese Sequenz, dieses Feuern in
der Zeit bedeutet soviel wie bestimmte
Töne, etwa von einem Horn, oder Druck-
wellen, die von einem Klavier ausgehen.
Diese interpretatorische, um nicht zu
sagen intonatorische Tätigkeit des Gehirns
muss in der neuen Musik umgedreht wer-
den. Wir müssen es so machen, dass wir
uns durch Musik die Zeit unterwerfen und
uns dadurch von der Intervalltheorie lösen.

n Zellen sind doch keine Stalinorgeln …
… sage ich ja auch nicht, aber meine

Vorstellung von Musik ist folgende: Sie
haben ein flüssiges Medium, nehmen Sie
Wasser, und da schütten Sie ein neues flüs-
siges Medium hinein, etwa schwarze Tinte,
und dann sehen Sie, wie sich diese Flüssig-
keit wolkenartig in der anderen Flüssigkeit
ausbreitet. Ein Kontinuum ohne Pausen
und ohne Intervalle. Die Zwölftonmusik
mit der berühmten Emanzipation der
Pause durch Webern hat die Intervalltheo-
rie nicht zerstört, sondern im Gegenteil,
sie hat die Intervalltheorie gefestigt und

immunisiert gerade gegen jene Musiker,
die die Intervalltheorie abschaffen möch-
ten. Wir haben heute die Möglichkeit, sol-
che Experimente durchzuführen; mit den
historischen Instrumenten vom Klavier bis
zum Schlagzeug konnte man das nicht ma-
chen. Wir haben heute die Möglichkeit,
dieses Kontinuum zu erzeugen. Mit dem
Computer können wir einen extrem konti-
nuierlichen Ton erzeugen, ein Kontinuum
des Fließens, wie etwa bei der Posaune, bei
den Blasinstrumenten überhaupt auch. Da-
durch können wir Rhythmus und Beats
und die Zeit selbst außer Kraft setzen. 

n Also pantha rei – alles fließt?
Vielleicht … Jemand, der in der Orga-

nisation des Tons vor Feldman sehr weit
gegangen ist, war in meinen Augen Varèse.
Das hat ihm ungeheuerliche Schwierig -
keiten eingebracht. Immer wenn wir mit
Boulez diskutiert haben – dazu hatten wir
beide ja Gelegenheit –, wurde deutlich er-
kennbar, dass er trotz seiner Erfahrungen
mit elektroakustischer Musik immer noch
auf diesen klassischen Pfeilern der Musik,
wie etwa Zeitstrukturierung, beharrt. Er
ist also trotz serieller Musik, und klarer-
weise auch wegen serieller Musik – denn
serielle Musik ist nichts anders als eine
Ausarbeitung der Zwölftonmusik – immer
noch dem Gefängnis der Intervalltheorie
verhaftet. Ich glaube, die Bedeutung von
Morton Feldman und nachfolgenden akus-
matischen Musikern liegt darin, zum ers-

ten Mal Modelle für den mikrologischen
Bereich vorgegeben zu haben: Molekulare
Musik, bei der Musik als Kompositions-
technik behandelt wird wie zellulare Auto-
maten. Der Mikrobereich der Töne, in
dem Töne wie benachbarte Felder ange-
ordnet sind, die ihre Zustände und ihre
Dissemination selbstständig steuern und
verändern wie die Algorithmen von Con-
ways «Game of Life», lässt uns eine Musik
erahnen, die sich die Zeit unterwirft. 

Man könnte aus dieser Sicht sagen:
Musik, die einen Rhythmus hat, einen er-
kennbaren Rhythmus, ist gar keine Musik.
Das ist einfach Popmusik. Popmusik ist
eine Klangbearbeitung des Ohrs auf dem
einfachsten Niveau der Druckwellen.
Daher spüren Leute, die sich in der Nähe
von Lautsprechern aufhalten, den Sound
im Magen. Daraus sehen wir: Die Musik
der Gegenwart und viel mehr noch der
Zukunft wird komplett dem Rhythmus,
dem Beat und solchen klassischen Inter-
valltheorien entrinnen, denn ihr Ziel muss
die Unterwerfung der Zeit sein. Die Musik
muss uns eine Ahnung davon geben, wie
wir uns die Zeit unterwerfen können.

n Wie wollen Sie diese «Ahnung» denn 
bemerken?

Das spürt man sehr deutlich im Erfolg
von Komponisten wie etwa Verdi oder
Wagner: Die Musik ist an das Leben ge-
bunden, weniger an die Welt. Die Welt ist
klarerweise polar, binär. Daher gibt es
immer Tendenzen, Musik an den Tod als
Gegenteil des Lebens zu binden. Kompo-
nisten wie Verdi und Wagner habe es auf
einzigartige Weise verstanden, die Musik
aus der materiellen Immanenz des Lebens
herauszunehmen. Sie haben versucht, der
Musik diese immaterielle Transzendenz zu
verleihen und haben sie damit an den Tod
gebunden. Derjenige Dirigent, der die in
der Musik Wagners schlummernde Todes-
sehnsucht am meisten mit begnadeter Süße
herausgeholt hat, ist Wilhelm Furtwängler.
Daher verstehe ich sehr wohl, dass sich ein
todessüchtiges Subjekt wie Hitler danach
gesehnt hat, die Musik von Wagner unter
dem Dirigat von Furtwängler zu hören,
weil er genau gespürt hat: Der macht
genau jene Musik, die an meinen Todes-
trieb appelliert und weniger an meinen 
Lebenstrieb. …

… mehr erfahren Sie 
in Heft 2009/0612

«Die Musik der Gegenwart und viel mehr noch der Zukunft
wird komplett dem Rhythmus, dem Beat und den klassischen
Intervalltheorien entrinnen, denn ihr Ziel muss die Unterwer-
fung der Zeit sein. Die Musik muss uns eine Ahnung davon
geben, wie wir uns die Zeit unterwerfen können.» 


