
HÄNDEL
Messiah

Oratorio in three parts

Der Messias
Oratorium in drei Teilen

HWV 56

Edited by / Herausgegeben von
John Tobin

Bärenreiter Kassel · Basel · London · New York · Praha
TP 175

Urtext of the Halle Handel Edition
Urtext der Hallischen Händel-Ausgabe



VI

Messiah occupies a unique position in Handel’s
work. Even if it does not represent the abso-
lute zenith – several other oratorios could chal-
lenge it in this respect – its strongly universal
character and directness of expression, which
appeal to men of all creeds, make it the most
renowned work in the whole of the composer’s
monumental output. Its point of departure lay
in great tradition’s of the past: Cavalieri’s La
rappresentazione di Anima e di Corpo, Carissimi’s
oratorios, with their significant expansion
of the role of the chorus, Heinrich Schütz’s
Christmas Oratorio, in which the instruments
already have an important part to play. Not
least to have an effect were the abundant
north-German biblical operas, which Handel
had come to know in Hamburg. In England
the young composer, whose time spent in Italy
had acquainted him with the music of the
Catholic church, met with the tradition of the
anthem, which especially since Purcell was re-
garded as the acme of Anglican church music.
Passion, cantata, opera, instrumental music –
that is, all the important musical genres of the
time – these formed the basis of Handel’s new
art-form, which developed with ever increas-
ing impetus from the end of 1738 onwards and
found a particularly complex realization in
Messiah. That this oratorio is unquestionably
a work of individual character is shown by all
its features: its material, which presents litur-
gical traditions alongside popular elements; its
structure, which combines an ever-changing
variety of elements from opera, cantata, con-
certo and anthem; its musical organization,
which at once unifies and dramatically juxta-
poses the various styles. All are united in an
extraordinary manner, with great artistry, most
accomplished technique and superb invention.

Messiah was not performed in church until
some nine years after its composition. Previous
to the performance in the Chapel of the Found-
ling Hospital in 1750 it had been heard only
in the theatre or other places of entertainment.

PREFACE

The word “entertainment” was used by Jen-
nens in a letter to a friend (see below). An ad-
vertisement in Faulkner’s Dublin Journal of
6 December 1743 began: “The said Society hav-
ing obtained from the celebrated Mr. Handell,
a copy of the score of the Grand Musical
Entertainment, called the Messiah …” Finally,
Lord Kinnoul after hearing Messiah is said to
have congratulated Handel on the “splendid
entertainment”. The latter is reported as hav-
ing replied “I should be sorry if I only enter-
tained them; I wished to make them better”.
But no matter how God-inspired Handel may
have felt – “I did think I did see all Heaven
before me, and the great God himself” – Mes-
siah was not conceived as church music.

It has been said that Handel suggested the
subject of Messiah to Jennens – that the idea
was born of his love for his sister, now dead,
whose favourite text was “I know that my Re-
deemer liveth”. This could be, but it is not
likely: although Handel may have rebuked
Archbishops with “I have read my Bible very
well and will choose for myself”, and have
damned Morell’s iambics, his attitude towards
Jennens as shown in their correspondence is
that of an artist towards his patron. In a letter
dated 19 July 1744, nearly three years after
Messiah was composed, he wrote to Jennens:
“… be pleased to point out those passages in
the Messiah which you think require altering”.
It would seem, then, that we owe Messiah nei-
ther to any embitterment which Handel may
have felt on account of his operatic failure, nor
to any quest for spiritual consolation or love
for his dead sister, but simply to the fact that
Jennens had presented him with the libretto.

The libretto and music in themselves and in
relation to each other form a satisfying unity.
Carl Friedrich Zelter, who led the orchestra at
the Berlin performance conducted by Johann
Adam Hiller in 1766, was of the opinion that
Messiah was not conceived as a whole, but was
a more or less arbitrary compilation of indi-



X

Der Messias nimmt im Schaffen Händels eine
einzigartige Sonderstellung ein. Wenn er auch
nicht den absoluten Höhepunkt darstellt – in
dieser Beziehung könnten ihm manche andere
Oratorien den Rang durchaus streitig ma-
chen –, so hebt er sich als berühmtestes Werk
Händels aus seinem monumentalen Gesamt-
schaffen heraus durch seinen stark allgemein-
gültigen Charakter und zugleich durch die
konkrete Art seiner Aussage, die Menschen
der verschiedenen Weltanschauungen in ihren
Bann zwingt. Große Traditionen waren Aus-
gangspunkt: so Cavalieris La rappresentazione
di Anima e di Corpo, Garissimis Oratorien mit
ihrer bedeutend angewachsenen Rolle des
Chores, Heinrich Schütz’ Weihnachtshistorie, die
bereits einen starken Instrumentalanteil auf-
weist; und nicht zuletzt wirkten nach die rei-
chen norddeutschen oratorischen Versuche, die
Händel vor allem in Hamburg kennengelernt
hatte. In England fand der junge Meister, der
in Italien der katholischen Kirchenmusik be-
gegnet war, die Tradition der Anthems vor, die
besonders seit Henry Purcell als Krone der
englischen Kirchenmusik angesehen wurden.
Passion, Kantate, Anthem, Oper, Instrumen-
talmusik – also alle wichtigen musikalischen
Gattungen seiner Zeit – waren Grundlage für
Händels neue Kunstform, die sich seit Ende
der dreißiger Jahre immer stärker ausbildete
und im Messias eine besonders vielgestaltige
Verwirklichung fand.

Zweifellos ist dieses Oratorium ein Kunst-
werk eigenen Charakters: durch den Stoff, der
neben liturgische Traditionen volkstümliche
Elemente stellt, durch den Formaufbau, der in
lebhafter Wechselfolge Elemente der Oper, der
Kantate, des Konzerts und des Anthems in
sich vereinigt, durch die musikalische Gestal-
tung, welche die verschiedenen Stile verbin-
det und dramatisch nebeneinanderstellt, durch
den künstlerischen Ausdruck selbst, der an
Stimmungsgewalt nicht seinesgleichen hat.
Im Messias vereinen sich Konzert und Oper in

VORWORT

außerordentlich fruchtbarer Weise ebenso wie
höchste Kunst und reifste Kompositionstech-
nik mit edelstem Ideengut.

Erst etwa neun Jahre nach seiner Entstehung
wurde der Messias zum ersten Male in einer
Kirche aufgeführt: 1750 in der Kapelle des
Foundling Hospital; bis dahin war das Orato-
rium nur im Theater oder an anderen Stätten
der Unterhaltung zu hören gewesen. Das Wort
„Unterhaltung“ gebrauchte schon Jennens in
einem Brief an einen Freund (s. weiter unten);
eine Anzeige in Faulkner’s Dublin Journal vom
6. Dezember 1743 begann „The said Society
having obtained from the celebrated Mr. Han-
dell, a copy of the score of the Grand Musical
Entertainment, called the Messiah …“, und
von Lord Kinnoul schließlich sagt man, er habe
nach einer Aufführung des Messias Händel
zu der „großartigen Unterhaltung“ beglück-
wünscht. Dieser soll erwidert haben: „I should
be sorry if I only entertained them; I wished
to make them better“; doch wie erfüllt von
göttlicher Inspiration Händel sich auch gefühlt
haben mag – „I did think I did see all Heaven
before me, and the great God himself“ –, der
Messias wurde nicht als Kirchenmusik kon-
zipiert.

Die Vermutung, Händel habe Jennens den
Stoff des Messias vorgeschlagen und die Idee
sei der Liebe zu seiner verstorbenen Schwes-
ter entsprungen, deren Lieblingstext „I know
that my Redeemer liveth“ – ,,Ich weiß, daß
mein Erlöser lebet“ gewesen war, könnte zu-
treffen, ist jedoch nicht sehr wahrscheinlich.
Mochte Händel auch Erzbischöfen entgegen-
gehalten haben „I have read my Bible very
well and will choose for myself“ und Morells
Verse verworfen haben, sein Verhalten gegen-
über Jennens ist nach ihrer Korrespondenz das
eines Künstlers gegenüber seinem Patron. In
einem Brief vom 19. Juli 1744, also fast drei
Jahre nach der Komposition des Messias,
schrieb Händel an Jennens: „… be pleased to
point out those passages in the Messiah which




