Schott World Music Piano

Airs klezmer
Pour piano

22 Piéces traditionelles

Fditées et arrangées par Julian Rowlands

Avec du matériel en ligne (audio et pdf)

ED 13678D
ISMN 979-0-2201-3920-8
ISBN 978-1-84761-559-6

O SCHOTT

www.schott-music.com Mainz - London - Madrid - Paris - New York - Tokyo - Beijing
© 2014/2022 Schott Music Ltd, London - Printed in Germany




Sommaire

A propos de ce recueil 3

Musique klezmer et yiddish - histoire, culture, 4
styles musicaux et pratiques d’interprétation

Aspects musicaux 6

A propos des auteurs 13

ED 13678D

British Library Cataloguing-in-Publication Data.
A catalogue record for this book is available from the British Library

ISMN 979-0-2201-3920-8
ISBN 978-1-84761-559-6

© 2014/2022 Schott Music Ltd, London

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, stored in

a retrieval system, or transmitted, in any form or by any means, electronic, mechanical,
photocopying, recording or otherwise, without prior written permission from

Schott Music Ltd, 48 Great Marlborough Street, London W1F 7BB

French translation: Michaéla Rubi

Design by www.adamhaystudio.com

Music setting and page layout by Bev Wilson
Printed in Germany S&Co0.8991



A propos de ce recueil

Cet ouvrage est un recueil d’arrangements originaux pour
piano de pieces de musique klezmer et de mélodies yiddish.
Les pistes audio comprennent 'interprétation de toutes les
pieces présentées.

L’objectif de ce recueil est de fournir des versions de ces
morceaux se suffisant a elles mémes pour étre jouées de
maniere authentique sans aucune connaissance préalable
des styles musicaux abordés. Les propositions de doigtés, de
nuances et d’ornementation seront considérées davantage
comme des guides que comme des regles absolues
d’interprétation.



4

Musique klezmer et yiddish - histoire, culture,
styles musicaux et pratiques d’interprétation

La musique klezmer est une musique instrumentale
trouvant ses origines dans les communautés juives

de langue yiddish d"Europe de I'Est, importée par

les migrants en Europe occidentale, aux Etats-Unis et
en Israél. Parlée par les Juifs d’Europe et dérivée de
l'allemand médiéval (Mittelhochdeutsch), la langue
yiddish est née au treiziéme siécle en pays rhénan avant
de se répandre en Europe centrale et orientale. Environ
40 % de son vocabulaire n’est pas germanique, mais
émane des langues hébraiques et slavonnes. « Klezmer »
est un terme yiddish désignant un « instrumentiste » lié
étymologiquement a I'hébreu « Klei Zemer » (It "'73),
littéralement navire chantant, qui signifie instrument de
musique.

En yiddish, les musiciens sont appelés « klezmers »
ou « klezmorim » ; I"'une des premiéres occurrences de
ce terme dans la littérature anglaise apparait avec le
personnage de Herr Klesmer dans un roman de George
Elliot, Daniel Deronda (1876). Le terme de « klezmer » est
entré relativement récemment dans la langue anglaise
pour désigner la musique jouée par les klezmorim.

En Europe de I'Est, les répertoires traditionnels
apparentés comportent notamment des chansons
populaires en yiddish et des musiques de scéne et de
cinéma yiddish.

1. Importance et influences

Le large éventail de styles et de formes de la musique
klezmer est le reflet des différents contextes sociaux

dans lesquels évoluaient les musiciens. Les klezmorim
travaillant aux cotés de musiciens d’autres origines
ethniques adopterent des éléments d’autres styles de
musiques populaires ou s’approprierent du répertoire
destiné initialement a des auditoires non-juifs. Les danses
populaires polonaises et russes, la musique tzigane

et roumaine (lautari), la mélodie populaire hongroise
(magyar notak) et les styles balkano-turcs tels que le taksim
exercerent tour a tour une influence sur le klezmer.

Le caractere spécifiquement juif de la musique
klezmer découle des pratiques musicales de la société
traditionnelle juive. Le klezmer est profondément
influencé par la riche tradition de musique vocale
dans la liturgie synagogale et dans les familles. A la
synagogue, le hazzan (chantre ou officiant) enjolivait les
prieres chantées dans une flamboyante démonstration de
virtuosité, appliquant dans ses improvisations le systéme
des shteygers ou modes qui conférent aussi a la musique
klezmer sa structure tonale.

Le mouvement hassidique fondé par Israél Baal
Shem-Tov au début du 18e siécle encouragea les Juifs a
utiliser la musique pour entrer en extase et communiquer

ainsi dans la joie avec le divin. Le chant et la danse
devinrent des activités centrales a la maison, dans les
lieux de regroupements communautaires ou lors du
shabbat et des jours de fétes. Apres la destruction du
temple de Jérusalem (Beit/Beis haMikdash) en I'an 70
de notre ere, le judaisme traditionnel interdit I'usage
des instruments de musique le jour du shabbat (chabbat
/ shabbes) et les jours de féte (chag, yom tov ou yontif).

La musique vocale chantée ces jours-la peut varier de
lentes mélodies ferventes (nigunim) a des airs de danse
rapides faisant appel a I'improvisation rythmique. Cette
tradition musicale particuliérement inventive a elle-aussi
exercé une influence importante sur la musique klezmer
instrumentale.

Le large éventail émotionnel de la musique klezmer
reflete également certains aspects de la vie juive. Pendant
les Jours redoutables (yamim noraim) et le Souccot, les
fidéles vivent toutes sortes d’émotions, du repentir le plus
profond a l’occasion de Roch Hachana et Yom Kippour
a la joie extatique et aux réjouissances festives lors de
Sim’hat Torah (Simchas Toirah) deux semaines plus tard.
Dans ce creuset de la musique klezmer que constitue le
mariage traditionnel (khasene, houppa), le sentimentalisme
et la joie coexistent étroitement puisque les klezmorim
sont chargés d’apporter la joie aux mariés.

2. Apercu historique

La musique klezmer avant les enregistrements
L’existence de groupes de musique instrumentaux au
service d"une clientele juive peut étre retracée au moins
jusqu’au 16e siecle en Europe. Bien que nous soient
parvenus des éléments concrets sur la composition de ces
groupes, on ne sait pas grand-chose sur la musique qu’ils
jouaient avant I’avenement de I’ethnographie et la collecte
de musiques traditionnelles par des chercheurs a la fin du
19e et au début du 20e siecle.

Haskala et migration

A la fin du 18e et au début du 19e siecle, un mouvement
connu sous le nom de haskalah (lumieres) favorisa la
laicisation de la société juive en Europe. Ce processus

fut accéléré par l'introduction en France, en Allemagne

et dans I'empire d”Autriche de lois assouplissant la
ségrégation et permettant aux juifs d’accéder a des métiers
qui leur étaient précédemment interdits. Cette nouvelle
ouverture, tout en permettant a la musique de devenir une
véritable opportunité de carriere pour les juifs, affaiblit le
lien entre les musiciens juifs et le milieu juif traditionnel
dont était issue la musique klezmer. De Mendelssohn a
Schoenberg en passant par Mahler, les musiciens juifs
durent faire des compromis entre leur identité juive et



leur carriére, généralement au détriment de la premiére.
Parallélement a I'entrée des juifs dans ces professions, la
littérature yiddish connut une véritable explosion sous
forme de romans, poésie, journalisme et polémiques,
genres quasiment inexistants dans la culture yiddish
avant les années 1860. Ce mouvement vit également
I'avénement de chansons populaires yiddish profanes et
du théatre yiddish.

La migration des juifs vers les villes d’Europe centrale
et orientale fut accélérée par les pogroms, ou attaques
commanditées par I'état contre les communautés juives,
perpétrés dans I'empire russe apres l'assassinat du tsar
Alexandre II en 1881. Des millions de Juifs fuirent la Russie
pour I'Europe de I'ouest, I’ Amérique (du nord et du sud)
et la Palestine, au cours des décennies suivantes. Tout en
faisant entrer la musique klezmer dans le nouveau monde,
ce mouvement créa aussi les conditions de sa rencontre
avec d’autres musiques et d’autres cultures. Du fait de ces
processus historiques, les musiques klezmer et yiddish
se trouvaient a un stade particuliéerement délicat de leur
évolution a I'aube de I’ere de la musique enregistrée.

Les premiers enregistrements de musiques klezmer

La plupart des enregistrements du début du 20e siécle

en notre possession ont été réalisés par des immigrants
récemment arrivés aux Etats-Unis. Bien qu'il soit tentant
que penser que ces enregistrements représentent un
instantané de la musique telle qu’elle était dans I'ancien
monde, un certain nombre de facteurs doivent étre

gardés a I’esprit pour I'analyse de ces matériaux. En

effet, I'enregistrement sur des cylindres de cire via un
cornet acoustique est un procédé tres sélectif en termes de
fréquences et de timbres reproductibles. La préférence pour
les cuivres dans les premiers enregistrements est due au
fait que les cordes, en particulier les instruments graves,
étaient quasiment inaudibles a moins d’étre positionnés

a proximité immédiate du cornet d’enregistrement, a
I'endroit réservé aux solistes. Ces contraintes sont valables
aussi bien pour les premiers enregistrements de musique
classique que de musique klezmer. La durée limitée des
faces d’enregistrement signifie que les arrangements et les
fins abruptes tels que nous les entendons sont déterminés
non pas par des pratiques d’interprétation, mais plutot par
la technologie. Afin d’étre fixés sur I'enregistrement, les
chanteurs devaient crier et les instrumentistes jouer fort en
privilégiant des sons stridents. Les tempos étaient rapides
afin de pouvoir enregistrer le plus de musique possible sur
le cylindre. Les subtilités qui auraient été perdues étaient
tout simplement omises et remplacées par d’autres éléments
plus compatibles avec le produit.

Assimilation et adaptation

Aux Etats-Unis, la musique klezmer subit des
transformations radicales au cours de la période située
entre les premiers enregistrements et la seconde guerre
mondiale. Les musiciens s’appropriérent d’autres genres

5

musicaux et les gotits évoluérent. La musique qui, en 1900,
reposait sur des modes religieux et populaires fusionna
dans les années 1930 avec les harmonies du jazz tandis
que les musiciens klezmer introduisaient du swing dans
leur jeu afin de correspondre a I'évolution des gotits d'une
clientele elle-méme toujours plus assimilée. La musique
interprétée précédemment au violon, a I'alto (kontra), a

la contrebasse et au cymbalum (tsimbl) en Europe était
maintenant jouée sur les instruments du jazz band.
L’amélioration des techniques d’enregistrement permit

au timbre rond de la clarinette en sib de remplacer les
instruments stridents en do et en mib, mais le violon ne fit
pas de comeback. .

Tragédie et déclin

Pendant la seconde guerre mondiale, les communautés

de I'Europe occupée ot la musique instrumentale

juive avait vu le jour furent décimées par les nazis. En
conséquence, quasiment aucune trace de la vie musicale
de ces communautés en Pologne, Roumanie, en Russie
occidentale, dans les pays Baltes et dans les Balkans n’a
subsisté au-dela de 1945. Au méme moment, I’assimilation
forcée et la sécularisation en cours depuis les années 1920
en Union Soviétique détruisaient également la vie juive
traditionnelle dans cette zone. Apres une bréve période

de tolérance envers les valeurs traditionnelles pendant

la seconde guerre mondiale, les années qui suivirent la
guerre en Russie virent a nouveau l'identité ethnique juive
associée négativement aux étiquettes de « nationalisme »
et de « cosmopolitisme ».

A 1'Ouest, aprés la seconde guerre mondiale et
I'holocauste, beaucoup considéraient une identité
culturelle juive marquée comme un facteur potentiel de
persécution ce qui eut pour conséquence 1’accélération
sensible de I’assimilation. En Amérique, les artistes
klezmer étaient de moins en moins diffusés a la radio. La
musique populaire juive était en déclin.

Renaissance, conservation et innovation

Dans les années 1970, une nouvelle génération de
musiciens redécouvrit la musique klezmer en écoutant de
vieux enregistrements et en s’initiant aupres de collegues
plus agés. La renaissance qui s’ensuivit donna lieu a un
immense mouvement et ramena cette musique sur le
devant de la scene. Deux tendances distinctes se dessinent
au sein de ce mouvement de renaissance : traditionalisme
et innovation. Les traditionnalistes cherchent a restaurer
I'intégrité historique du klezmer, éliminant les influences
du jazz et de Broadway tellement présentes en Amérique,
et se concentrant sur une interprétation conforme a
I'histoire avec les instruments d’autrefois. Les innovateurs
ont choisi de se saisir des matériaux historiques et

de les adapter, introduisant aussi bien de nouveaux
instruments que 1'électronique, des harmonies nouvelles,
de I'improvisation et des éléments issus d’autres genres
musicaux. Certains des interpretes les plus réputés, tels



6

que le groupe The Klezmatics, ont réussi a associer une
approche traditionnelle historiquement documentée a
I'usage innovant de nouveaux matériaux, de nouvelles
techniques et de nouveaux instruments.

Aspects musicaux

1. Instrumentation

Les instruments utilisés par les klezmorims du 19e siécle
incluaient le violon, 'alto, le violoncelle, la contrebasse,
la fltite, la clarinette, le cornet, le trombone, le tuba,
différentes sortes de dulcimer ou cymbalum, le piano,
I"accordéon et des instruments a percussion. Au cours du
20e siecle et apres la premiere période d’enregistrements
de musique, I'instrumentation évolua rapidement. Les
premiers enregistrements musicaux sont dominés par des
solos de cordes et les cuivres. Ensuite, avec I'évolution
de la technologie et I'influence des styles de musiques
populaires sur la musique klezmer, des formats de jazz-
band menés par la clarinette devinrent la norme. Pendant
les années quarante et cinquante, des artistes klezmer
et yiddish a succes tels que Mickey Katz et the Barry
(Bagelman) sisters explorérent un son big-band marqué
par l'influence du jazz, de la musique latino et des salles
de bal. Depuis la renaissance du klezmer, les nouvelles
configurations faisant appel a une instrumentation jazz et
rock ainsi qu’a I'électronique ont prospéré parallelement a
des formats historiques traditionnels.

Au vu de cette diversité et de cette inventivité, il est
raisonnable de suggérer que la seule limite en terme

Figure 1: Les modes klezmer (shteygers)

d’utilisation des instruments de musique pour jouer du
klezmer est I'imagination des musiciens.

2. Modes

La musique traditionnelle klezmer repose sur un

systeme de modes (shteygers) sous-tendant sa structure
mélodique et harmonique. Les modes sont constitués de
motifs uniques d’intervalles dont dérivent les gammes

et les accords. La musique savante occidentale utilise
principalement deux modes, le mode majeur et le mode
mineur, ce dernier pouvant étre mélodique, harmonique
ou naturel. Chacun de ces modes peut étre transposé dans
chacun des douze tons chromatiques, ce qui nous donne
nos gammes majeures et mineures.

La musique klezmer se fonde sur quelques modes
spécifiques similaires a ceux utilisés dans les synagogues.
Cependant, ces modes ne fonctionnent pas dans le
klezmer comme dans la musique synagogale. Cette
derniere tend a étre plus libre, aussi bien en termes de
variantes de notes a I'intérieur de chaque mode que
dans la facon dont les modes sont reliés entre eux. En
effet, le chant modal synagogal n’est généralement pas
accompagné alors que 'utilisation d"un accompagnement
harmonique dans le klezmer impose quelques limites
en termes de flexibilité au regard du systeme modal. Le
klezmer fait également appel a d’autres gammes telles que
les gammes majeures et mineures usuelles, '’harmonie
tonale s’étant répandue petit a petit a 1'ére du jazz tandis
que les caractéristiques modales étaient préservées
davantage dans les contours de la mélodie que dans la
tonalité générale.

Adonoi Molokh (Adoyshem Malakh, Hashem Malakh : « Dieu est roi »)

0 ‘ |
i : 1 i % i i > - 2
[ fanY I I I »* I
NV 4 | I I I

o (fe® ! w '

Mi Sheberakh (« Celui qui bénit », dit aussi mode dorien-ukrainien)

9 y I f % Py
V AN 4 I I I | P P =
[ £anY I I I I
NV 4 | ¥ I I I

o (fe o o * ! w

Ahava Raba (Ahavoh Rabboh, « Immense amour ». En yiddish : Freygish -« phrygien »)

9 4 I f % I Py
V AN 4 I I I I p P F =
[ fan) I I I | I I
ANBvAL I I I I |
DY) (—.L) D) [ I

Magen Avot (Mogen Ovos, « Le bouclier des Peéres »)

0 ‘ |
A ‘ ) i % % 1 ' .
(W, ! | I P oe—ro—f I
NV s | I I I
[ ¢ 1 w ,

Yishtabach (« Que votre nom soit sanctifié ») : variantes de Magen Avot :

A diminution de la 2cde, de la 5te ou de la 7e note du mode.

b’ A y I f I Py
7 4 I I I I I N p P P =
[ £anY I I 1 I
NV 4 I I I I
[Y) ) [ ! '




Les modes principaux exposés ci-dessous sont
transposés sur ré. Comme le mode majeur et le mode
mineur, ils peuvent étre transposés sur n’importe quel
autre ton, nous désignerons donc les modes transposés
sous la forme « nom du mode + sur + tonique », par
exemple « Ahava Raba sur mi » pour le mode Ahava Raba
ayant mi pour tonique. Les noms des modes en hébreu
viennent des prieres qui leur sont traditionnellement
associées. Ils sont donnés ici en hébreu moderne ainsi que
dans leur translittération ashkénaze (européenne), avec
leurs éventuels synonymes.

La barre de séparation au début de chaque mode
isole les variantes de notes pouvant étre utilisées : en
effet, les modes adoptent parfois des formes différentes
selon I'octave, par exemple, une mélodie dans le mode
Magen Avot présentera une septieme mineure a I'octave
principale, mais éventuellement une septiéme augmentée
aux octaves inférieures. Dans chaque cas, les variantes de
notes sont indiquées entre parentheses.

Adonoi Molokh est similaire au mode myxolydien ou,
dans la variante de I'octave inférieure avec 7e augmentée,
au mode majeur. Les juifs orthodoxes utilisent le mot

« Adonai » uniquement pour prier, aussi trouve-t-on
également ce mode sous l'appellation « Adoyshem
Malakh » ou « Hashem Malak ».

Mi Sheberakh ou encore mode « ukrainien-dominante »
du fait de sa présence dans la musique folklorique de

ce pays. Comme le mode phrygien Ahava Raba, ce

mode comporte une seconde mineure. Et comme de
nombreux modes d"Europe orientale et du Moyen-Orient,
Mi Sheberakh et Ahava Raba contiennent tous deux une
seconde augmentée (tierce mineure). En réalité, ces deux
modes reposent sur les mémes notes, mais avec une
tonique différente : Ahava Raba est construit sur le second
degré de Mi Sheberakh et Mi Sheberakh sur le septiéme
degré de Ahava Raba, rendant ainsi les modulations entre
les deux modes tres aisées. Ceux-ci alternent d’ailleurs
souvent au sein d’'un méme morceau, avec un accord
mineur sous-tendant les passages en mode Mi Sheberakh
et un accord majeur haut sous-tendant les passages en
mode Ahava Raba un ton plus, le mode principal (tonalité
de départ et de fin) étant Ahava Raba. On trouvera par
exemple les échelles Ahava Raba sur ré et Mi Sheberakh
sur do accompagnés respectivement d’accords en ré
majeur et en do mineur.

Magen Avot est similaire au mode éolien ou mode mineur
naturel, avec une 7e augmentée facultative a I'octave
inférieure. Yishtabach n’est pas réellement un mode a
part entiére, mais un ensemble de variantes applicables a
Magen Avot : diminution de la 2cde ou de la 5te et absence
d’augmentation de la 7e a I'octave inférieure. En guise
d’exemple, voir la troisiéme partie de la piece no 21 Dem
Trisker Rebbens Khusidl.

7

La fagcon dont le centre tonal est déterminé par le mode est
révélatrice des origines modales de la musique klezmer.

Par exemple, le mode Ahava Raba sur ré utilise les mémes
notes que la gamme de so/ mineur harmonique et nous
constatons souvent la présence d’une partie en sol mineur
dans les piéces en mode Ahava Raba sur ré. Cependant,

la cadence finale s’achéve généralement sur un accord de

ré majeur qui est 'accord de tonique du mode, plutot que
sur sol mineur. Finir sur une tonalité mineure en non sur

la tonique modale sonnerait « faux » dans un contexte
klezmer. Pour compliquer encore un peu les choses, en
mode Ahava Raba sur r¢, cet accord de tonique de ré majeur
est souvent précédé d’un accord de /a7, créant ainsi une
cadence parfaite, méme si cet accord de [a7 ne fait pas partie
du mode. Ainsi un « emprunt » a ’harmonie tonale est-il
utilisé pour renforcer le caractére modal de la musique.
Cette innovation apportée par le klezmer ne pourrait

avoir lieu dans la musique religieuse dont ces modes sont
dérivés. La musique klezmer est le fruit d"un subtil équilibre
entre différentes traditions musicales, et ’enrichissement
mutuel de ces traditions (liturgie juive, jazz, folk, classique)
contribue a la richesse de son langage.

Modulation modale

Généralement, dans I’harmonie occidentale, la modulation
se produit plus naturellement entre des gammes
partageant une majorité de notes. Ainsi une piéce en do
majeur est-elle susceptible de moduler dans des tonalités
telles que sol majeur (une seule note change) ou la mineur
(notes identiques en mineur naturel) par exemple. De
méme, dans la musique juive, une piece en mode Ahava
Raba sur ré passera facilement en sol mineur ou en mode
Mi Sheberakh sur do.

Quelques passages modulants caractéristiques peuvent
étre observés dans la piéce no 32 Do-it-yourself Doina.

3. Styles rythmiques

Quelques-uns des genres principaux de musique klezmer
sont présentés ci-dessous, du plus lent au plus rapide :

1. Doina

Improvisation modale libre sur un fond harmonique
discret, sans rythme régulier. Cette forme est similaire

a la doina roumaine, mais sans les accompagnements
rythmiques parfois utilisés dans cette derniere et avec les
harmonies et les modulations modales klezmer au lieu des
gammes roumaines. Le type d'improvisation de la doina
est associé a la cérémonie de mariage juive.

2. Krimer Tants (danse courbée), Zhok

Piece a trois temps de tempo lent a moyen écrite en 3/8 et
dont le 1er et le 3e temps sont fortement accentués (voir
figure 2). Les pas de danse correspondants se composent
d’un petit pas sur le premier temps, d’aucun pas sur le



8

deuxiéme et d'un grand saut sur le troisiéme. Accentuer le
3e temps permet de soutenir le mouvement des danseurs

et évite de faire sonner cette danse comme une valse, ce
qui serait parfaitement contraire a I'effet recherché !

Figure 2 : Rythmes de krimer tants (simple et avec remplissage)

Simple Avec remplissage
Il? 3 I\ L7 I\ L% |\ L7 I\ < o | I N L L7
(DR I\, VA \’ I\’ VA \’ I\/ VA \’ I\’ ‘// & I ’D 7 VA

- - -
) - N\ . N\ . I . ]
“Jed o ] A\ >y 7 A >y 7 & >y 7 & >y 7 ]
7 v — &7 T e SV ® e S ¥ o e 7
) [ 4 D) VA D) VA )
4 r 4 4 r

3. Khusidl (danse hassidique)

Piece de tempo moyen en 4/4 dont le premier et le
troisieme temps sont fortement accentués (voir figure
3). Ce style de pieces est censé étre représentatif de la
musique de danse des juifs hassidiques, mais reflete

Figure 3 : Rythmes de khusidl

probablement davantage 1'image des juifs hassidiques
véhiculée par le théatre yiddish que la réalité. Le rythme
peut étre joué avec un temps faible simple ou double
(um-cha ou um-chacha), mais trop de temps faibles doubles
risquent d’exagérer I'effet comique.

9 Y /BN I I I I | N I I e I
g K & I 3 I 2 I & I I & I P2 I 4 I & I
1 & £ f2[ & £ 5% 1%
um cha um cha cha
ol /1 N I I N I I
B — —= —% — o—¢ —= —¢ —=<
e ——— i £ r_— i £ r _— i £ [ _—
N N N N
4. Terkish historique précédant la premiere guerre mondiale, lorsque
Ce terme peut faire référence a un bulgar ou a d’autres I'empire ottoman bordait I'empire russe et exerqait sa
danses a 4/4 au rythme sautillant (voir figure 4). domination sur les communautés juives des Balkans et de
L'influence de la musique turque reflete la situation Palestine.
Figure 4 : Rythmes de terkish
Or:
f) I\ A I\ I\
o Py A o IAY >y >y A\ P Py A P
LTI ] v o ® LTI ] < ® L e 7 < ® LTI ]
VA V VA % VA V VA %{) VA
T T ‘ T T ’ T T ‘ T T
D I\ N N I\ I\ I\
) e v e e ite v hev prle v bav b
I ® ) [ i I J_H_/—’
N |4 N |4 N 4 N r

Danse rapide écrite en 2/4 ou en 4/4 accompagnée d"un
mélange de rythmes réguliers accentuant les quatre temps
et de rythme 3-2-2 de type bulgar (bulgare) - (voir figures
5 et 6). L'accompagnement peut alterner entre un um-cha-
um-cha régulier et un bulgar, se calquant pour cela sur

la mélodie qui permet généralement de déterminer s’il
s’agit de I'un ou l'autre. Un orchestre d’envergure plus

Figure 5 : Rythme freylakhs régulier a quatre temps

importante permettra également de jouer simultanément
les deux rythmes ; dans les orchestres klezmer
traditionnels, il arrivait souvent que la basse et une partie
de la section rythmique adoptent un motif régulier tandis
qu’une partie des cors jouaient un motif bulgar plus
complexe au-dessus. Il n’est pas nécessaire de maintenir
un motif rythmique en permanence - la ligne mélodique
suggere elle-méme des pauses naturelles.

9 ‘Ih’ ‘Ih’ -Ih’ ‘Ih’ -Ih’ o o o
EESESESSSSSSSS =

etc.

q
ey
ofe

N

o
]
N

L)
L)
L)



Figure 6 : Variations d'un rythme bulgar
Rythme bulgar simple (3-3-2))

0NN N A N N \
T U I\’ 7 T %\7 <
ya— —F—®—7 7 D A— ——
UN deux trois UN deux trois UN deux
D N\ N
) o L3 L3 @ & & Y L3 @ L3 L3 P L3 L7 Y L3
4 = / VA = / / 17 7 = / / = / / 17 VA
1) 1) [ 1) 1) [ J
4 4 4 4
Bulgar avec remplissage simple
0 — N B — N—
@ Y e § 7 e § 7 |8 7 e § 7 e § 7
= = = = = =
— —"
) = I | A = = I | A\ =
V. — — 7 —e—7 *—7 —— R —
1) & = [ i 1) ) [ J & 1)
4 4 4 4
Bulgar avec remplissage plus complexe
NN " \ [— N ) N —
5 e sg 70 e g 7 o 5 =
> ' > > > ' > >
—) —)
« = I | A\ = = I | |\ =
" — —— N—e—7 ®e—/—— & 7 —H—®
D) & = [ D) D) & = [ D)
r |4 |4 r
6. Sher Buhusher Khusidl (piece 13) - Khusidl en deux parties

Quadrille en 4/4 de tempo moyen a rapide.
L’accompagnement est similaire a 'accompagnement
régulier a quatre temps du freylakhs, mais généralement
moins rapide. Quelques petites touches de rythmique
bulgar peuvent étre ajoutées.

4. Forme musicale

Hormis la doina dont la structure est libre, la plupart des
piéces de musique klezmer sont constituées de différentes
parties, elles-mémes subdivisées en sous-parties de quatre
ou huit mesures qui se répetent. Les piéces peuvent

ne comprendre que deux parties, mais en comportent
souvent trois ou quatre dans des tonalités et des modes
contrastants. A titre d’exemple, voici les structures tonales
et modales de deux pieces de ce recueil :

Der Heyser Bulgar (piéce 2) : freylakhs en quatre parties
C’est un schéma simple fondé sur le mode Ahava Raba et
les tonalités avoisinantes

1: Ahava Raba sur ré — mode de la tonique

2: sol mineur - sous-dominante mineure

3: Ahava Raba sur ré - mode de la tonique

4: Mi Sheberakh sur do - Mi Sheberakh sur

la sensible abaissée

Lebedik un Freylakh (piece 19) - freylakhs en deux parties
1. Mi Sheberakh sur ré avec modulation en la mineur
(lettre B) et retour
2. ré majeur (lettre C)

principales comprenant chacune trois sous-parties

1.1 Ahava Raba sur mi

1.2 la mineur

1.3 Ahava Raba sur mi

2.1 Ahava Raba sur Ia

2.2 Ahava Raba sur la

2.3 Adonai Malakh sur sol (N.B. plutot que do majeur)
se terminant sur une cadence en mode Ahava
Raba sur la.

A la fin de cette partie, sur le plan harmonique, la
modulation revenant vers le mode Ahava Raba sur la
est effectuée en passant de sol majeur a sol mineur qui
réintroduit la seconde diminuée du mode d’arrivée.

La forme dans l'interprétation
Les premiers enregistrements peuvent donner une image
trompeuse de la structure formelle générale des morceaux
interprétés (I'ordre des parties, le nombre de reprises, la
fin). Les arrangements utilisés dans ces enregistrements
étaient déterminés par le temps d’enregistrement
disponible qui était de 'ordre de 3 a 4 minutes sur le
phonographe et les premiers gramophones. Nous avons
davantage de liberté dans le choix de la forme. De maniere
générale, mieux vaut mieux terminer dans la tonalité
ou le mode d’origine, mais la forme peut étre variée et
développée. Par exemple, une piece comportant quatre
parties A-B-C-D peut étre interprétée de nombreuses
manieres différentes :

ABCDA-fin

ABCDABCDABA-fin etc.



10

En concert, il peut aussi étre intéressant de réunir certaines
piéces pour en faire une ceuvre composite. Il peut s’agir
d"une séquence de pieces de méme type ou d"une suite

de pieces au tempo s’accélérant progressivement et aux

atmospheéres contrastantes, par exemple en alliant doina,
zhok, khusidl, sher et freylakhs.

5. Ornementation

'éventail d’ornements a la disposition des violonistes
klezmer témoigne de la grande variété des influences
auxquelles a été soumis le style mélodique de la musique
klezmer. Le chant liturgique juif (hazanout) et la clarinette
en sont les deux sources principales. Comme la musique
instrumentale juive était pratiquée en Europe orientale, les
styles de jeu et I'ornementation de la musique d’un certain
nombre de pays de cette zone géographique peuvent
également constituer une source d’inspiration.

Les partitions de ce recueil et I'enregistrement
suggerent un certain nombre d’ornements, mais ces
derniers ne constituent en aucun cas un passage obligé.
N’hésitez-pas a faire vos propres expériences et efforcez-
vous de développer votre style personnel.

Actuellement, de nombreux violonistes klezmer
s’intéressent aux interprétations historiquement
documentées et emploient I'ornement appelé krekhts
(sanglot), krekhtsn au pluriel. La technique est décrite
en détail ci-dessous. Le krekhts est la reproduction d"un
style ancien de cantillation dans lequel le chanteur
imitait sanglots et gémissements. Certains des premiers
violonistes klezmer enregistrés utilisent cet ornement,
d’autres non, mais cette technique peut s’avérer tres
efficace et pleine de caractere.

A propos de cet ornement et de tous les autres, I'aspect
le plus important est de les utiliser de telle sorte qu’ils
n’interrompent pas la continuité de la ligne mélodique
et n’interféerent ni dans la sonorité ni dans le rythme des
notes adjacentes.

Dans la musique klezmer, les clarinettistes ont tendance
a utiliser toutes sortes d’inflexions et de glissandos qu’il
est possible d'imiter au violon. L'ornementation trouve
sa place notamment entre les différentes parties d'une
piéce ou elle se justifie stylistiquement afin de relier
les parties entre elles. Un léger glissando ascendant
jusqu’a la premiére note de la nouvelle partie est une
facon simple de créer de la continuité ; d’autres formes
d’embellissement peuvent servir le méme objectif et sont
présentées dans la partie consacrée a I’ornementation.

Types d’ornements utilisés dans la musique klezmer :

1. Mordant supérieur : la note écrite fait I'objet d'un

bref aller-retour avec la note directement supérieure,
éventuellement avec la tierce supérieure. Toutes les notes
seront jouées dans un méme coup d’archet. Pratiquez cet
exercice lentement et accélérez ensuite. Faites des essais en
commencant sur différentes notes.

Figure 7 : Mordant supérieur

Noté
_9 » W W 2%
foy—o—F o i
~V | | | |
o) I T T
Joué
s— s
[ Fan) 1
~V
DY)

2. Appoggiature simple : « petite note » tres rapide jouée
avant la note écrite. L'appogiature peut étre la note située un
ton ou une tierce au-dessus ou en dessous de la note écrite.
Les deux notes sont jouées dans le méme coup d’archet.

Figure 8 : Appogiature simple

@ , R 2 & |
SV | | | | 1 |
D [ [ '

3. Appoggiature double : deux petites notes trés rapides
jouées avant la note écrite. Certaines variations sont
présentées ci-dessous. Toutes les notes sont jouées dans le
méme coup d’archet.

Figure 9 : Appoggiature double

4. Krekhts (‘kh’ se prononce comme la jota en espagnol) :
cet ornement est courant dans la musique klezmer. Krekhts
signifie « sanglot » ou « plainte » en yiddish. L'effet est
celui d"un sanglot vocal ou d"un gémissement dans les
pieces lentes, semblable a un hoquet dans les musiques
plus rapides.

Au piano, le krekhts est équivalent d"une appoggiature
supérieure jouée avant le temps, typiquement une tierce
au-dessus de la note principale suivante.

Figure 10 : Krekhts

Noté
9 il 'Dd'k
fno—»° i
SV T | | |
o | [ f f
Joué
H -~ ™ D
="

5. Trille : la note écrite est jouée en alternant rapidement
avec la note supérieure, comme dans la musique
classique. Mais dans la musique klezmer, le trille
commence toujours sur la note écrite plutdt que sur

la note supérieure. Il est généralement exécuté tres
rapidement afin de créer un effet énergique et entrainant.
Le nombre d’alternances avec la note supérieure dépend
du tempo de la piéce - essayez simplement de caser
autant de notes que possible ! Dans certains styles de
violon d"Europe orientale, par exemple le style des gitans



hongrois, le trille est un effet plus qu'un ornement, comme
une forme exagérée de vibrato. Cette approche peut

aussi étre utilisée dans le klezmer.instance the Hungarian
Gypsy style, the trill is an effect rather than an ornament,
like an exaggerated form of vibrato. This approach can
also be used in klezmer.

Figure 11 : Trille

Noté
n tr tr tr tr
e e " -
NV T I I I
o | [ I I
Joué

6. Embellissement

L’embellissement de la ligne mélodique initiale

est une particularité de la musique klezmer liée a
I'ornementation. Par embellissement, nous entendons

une modification des notes jouées plutot qu'une
ornementation. L'embellissement s’apparente a une forme
d’improvisation dans un contexte restreint ou la mélodie
originale est respectée et toujours retrouvée, contrairement
al'improvisation pure ot une mélodie entierement

11

nouvelle est créée pour correspondre a une harmonie
donnée. L'embellissement peut étre utilisé aussi bien pour
apporter de la diversité lorsque certaines parties sont
répétées que pour créer de la continuité entre deux parties
adjacentes d’une piece, ou entre la fin d’une partie et sa
reprise, tel que cela a été décrit dans la partie précédente a
propos de I’ornementation.

Tous les airs klezmer présentés dans ce recueil
peuvent étre considérés comme des mélodies de base
agrémentées d’'une certaine proportion d’ornementation
ou d’embellissement choisie par les auteurs afin
d’en proposer des versions jouables directement. Les
instrumentistes ont toute liberté de réinterpréter les piéces
et de procéder a des modifications de la ligne mélodique
et de I'ornementation partout ot ils le souhaitent. A titre
d’exemple concret en termes de liberté de réinterprétation
créative des textes musicaux, nous vous présentons deux
extraits d’airs différents assortis de quelques versions
alternatives potentielles. Ecoutez autant de groupes et
de violonistes klezmer différentes que possible, mais
souvenez-vous qu’il existe probablement autant de fagons
de jouer cette musique que de musiciens !

La figure 12 illustre un passage de la piece 14, Russian
Sher, et différentes manieres possibles de modifier sa ligne
mélodique afin d’apporter de la variété dans les reprises
de la partie A. Ici, nous jouons sur différents motifs
rythmiques et de remplissages en utilisant le mode Ahava
Raba sur ré.

Figure 12: Variations mélodiques sur le début de Russian Sher

D ~
an w [ - - - ad
p’ a0 %‘Ptﬁ':ﬂ? o ud > ) i i T
Y A < 7 ) < e S 2 ” A ﬁ;ﬂk
[ o YA o 1] VA Y / | | | Y VA 1] VA ’ VA
%)V (= 'V L4 L4 Yy I
04 P . - e, L.
o #LL o = | - | - |
V AR = %] | - | | = 7 | — | | | |
[ an WS D B A— —— — 1 D — —
o 4 EEE_% v
RS
e - 4 -
() 4 o o - o' o 4 -
p” 30N - o > o 1 ® v — L
y sl o< — 1 1 <] a7
[ o YA 1] VA | | | | — Y VA 1]
ANV [ 1”4 T — J— T
L4
\e
Cm o D D
n“ | L1 -'-IL o . MW
f | 5 | L M- % f I T 1 4 '
SV | |  I— Y 1 b |
Q)  — T I %it
o > o ——
ety SES=== =
| B || | | 1
ANSY 1 = — J —
o I — IS— -
-.-b-'—-.-L o —
|
et EEESISES s = A as =
1 1RNSY4 | 1 |  —| ’ VA M | k




12

La figure 13 illustre quelques exemples d’utilisation de
I'embellissement pour créer une continuité entre la fin
d’une partie et sa reprise dans la piece 21, Dem Trisker
Rebns Khusidl. Nous appellerons cette technique une
cadence-boucle mélodique. La cadence-boucle est une
notion empruntée au jazz qui désigne, dans la derniere
mesure d une partie répétée, un remplissage improvisé
permettant de revenir au début de maniere satisfaisante.
En jazz cela se fait au moyen d’une progression d’accords,
mais dans la musique klezmer, cela signifie qu’il faut
créer une jonction de la ligne mélodique au moment de
la reprise afin qu’il n’y ait plus ni début ni fin. Dans la
figure 13(a), il n'y a pas de reprise : l'air s’arréte sur la
derniére note et reprend ensuite au début, ce qui n’est
pas vraiment compatible avec le style du klezmer. La

Figure 13: Cadence-boucle dans Dem Trisker Rebns Khusidl

13(a). Absence de cadence-boucle.
Fin de la partie

Dm

figure 13(b) illustre une fagon simple de raccorder les
différentes parties : la premiere note est anticipée (c’est-
a-dire jouée avant le début de la reprise), avec une
suggestion d’appoggiature pouvant étre jouée comme
une note séparée ou sur un glissando. Dans la figure 13(c),
nous avons une cadence-boucle caractéristique sur un
motif descendant aboutissant a premiére note. Dans la
figure 13(d), un arpege ascendant situé la fin de la partie
répétée s’enchaine avec le début de la reprise auquel ont
été ajoutés quelques intervalles conjoints descendants
pour créer une continuité. Bien entendu, ce ne sont que
quelques-unes parmi les nombreuses facons dont cette
piece pourrait étre variée, en utilisant le mode Magen
Avot et sa variante Yistabach.

Retour au début

Dm

etc.

f

I
I
|
[ 4

Note « anticipée » avec

appoggiature ou glissando

Fin de la partie

Retour au début

H 1 3
i — ] 1 1 1 — % %
o e e | — — g 1 ¢
o~ 4 4
1 - e ¥
13(c). Cadence-boucle sur motif descendant
Fin de la partie Retour au début
9 | II) 3 J % ] 1 I I
I 1 S P —— I\ T—
>—— e s '—'ﬁl_‘l_’l % e e e sl
2] I & I
% B i —— - o ~

13(d). Arpege ascendant, modification du début de I’air au moment de la reprise

Fin de la partie

Retour au debut

N>
i

etc.

7T

i

\ |

| NN
N
| N



13
A propos des auteurs

Julian Rowlands
Julian Rowlands est bandéoniste, compositeur,
arrangeur et multi-instrumentiste. Il est également
membre fondateur, violoniste et chanteur du groupe The
Klezmernauts qui fut 'un des pionniers du renouveau de
la musique klezmer au Royaume-Uni. Aujourd’hui, Julian
se produit réguliérement en tant que soliste, mais aussi
au sein du groupe Tango Siempre. Il a participé a des
émissions télévisées de la BBC telles que « Strictly Come
Dancing », « The One Show » et « Zingzillas » ainsi qu’a
I’émission radiophonique « In Tune » sur BBC radio 3 et a
de grands concerts et événements théatraux au Royaume-
Uni et en Europe.

Ses ceuvres et arrangements de musiques de scénes
comprennent notamment la partition de Midnight
tango, spectacle créé par Julian et deux autres membres
de Tango Siempre, Ros Stephen et Jonathan Taylor,
et nominé aux Oliver Awards. Il a participé aux
représentations de ce spectacle dans le West-End ainsi
qu’a trois tournées nationales. Julian est également
I'auteur d’un recueil de musique argentine pour piano
dans la collection Schott World Music Series Argentinian
Tango and Folk Tunes for Piano (ED 13645).

Retrouvez Julian Rowlands sur www.bandoneon.co.uk



