
Airs klezmer
Pour piano
22 Piéces traditionelles

Éditées et arrangées par Julian Rowlands

Avec du matériel en ligne (audio et pdf)

ED 13678D 
ISMN 979-0-2201-3920-8
ISBN 978-1-84761-559-6

Mainz · London · Madrid · Paris · New York · Tokyo · Beijing
© 2014/2022 Schott Music Ltd, London · Printed in Germany

www.schott-music.com

Schott World Music Piano



Sommaire
À propos de ce recueil	 3
Musique klezmer et yiddish – histoire, culture, 	 4
    styles musicaux et pratiques d’interprétation
Aspects musicaux	 6
À propos des auteurs	 13

ED 13678D
British Library Cataloguing-in-Publication Data.
A catalogue record for this book is available from the British Library

ISMN 979-0-2201-3920-8
ISBN 978-1-84761-559-6

© 2014/2022 Schott Music Ltd, London

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, stored in 
a retrieval system, or transmitted, in any form or by any means, electronic, mechanical, 
photocopying, recording or otherwise, without prior written permission from 
Schott Music Ltd, 48 Great Marlborough Street, London W1F 7BB

French translation: Michaëla Rubi
Design by www.adamhaystudio.com
Music setting and page layout by Bev Wilson
Printed in Germany S&Co.8991



À propos de ce recueil
Cet ouvrage est un recueil d’arrangements originaux pour 
piano de pièces de musique klezmer et de mélodies yiddish. 
Les pistes audio comprennent l’interprétation de toutes les 
pièces présentées. 

L’objectif de ce recueil est de fournir des versions de ces 
morceaux se suffisant à elles mêmes pour être jouées de 
manière authentique sans aucune connaissance préalable 
des styles musicaux abordés. Les propositions de doigtés, de 
nuances et d’ornementation seront considérées davantage 
comme des guides que comme des règles absolues 
d’interprétation. 

3



4

ainsi dans la joie avec le divin. Le chant et la danse 
devinrent des activités centrales à la maison, dans les 
lieux de regroupements communautaires ou lors du 
shabbat et des jours de fêtes. Après la destruction du 
temple de Jérusalem (Beit/Beis haMikdash) en l’an 70 
de notre ère, le judaïsme traditionnel interdit l’usage 
des instruments de musique le jour du shabbat (chabbat 
/ shabbes) et les jours de fête (chag, yom tov ou yontif). 
La musique vocale chantée ces jours-là peut varier de 
lentes mélodies ferventes (nigunim) à des airs de danse 
rapides faisant appel à l’improvisation rythmique. Cette 
tradition musicale particulièrement inventive a elle-aussi 
exercé une influence importante sur la musique klezmer 
instrumentale.

Le large éventail émotionnel de la musique klezmer 
reflète également certains aspects de la vie juive. Pendant 
les Jours redoutables (yamim noraïm) et le Souccot, les 
fidèles vivent toutes sortes d’émotions, du repentir le plus 
profond à l’occasion de Roch Hachana et Yom Kippour 
à la joie extatique et aux réjouissances festives lors de 
Sim’hat Torah (Simchas Toirah) deux semaines plus tard. 
Dans ce creuset de la musique klezmer que constitue le 
mariage traditionnel (khasene, houppa), le sentimentalisme 
et la joie coexistent étroitement puisque les klezmorim 
sont chargés d’apporter la joie aux mariés.

2. Aperçu historique

La musique klezmer avant les enregistrements
L’existence de groupes de musique instrumentaux au 
service d’une clientèle juive peut être retracée au moins 
jusqu’au 16e siècle en Europe. Bien que nous soient 
parvenus des éléments concrets sur la composition de ces 
groupes, on ne sait pas grand-chose sur la musique qu’ils 
jouaient avant l’avènement de l’ethnographie et la collecte 
de musiques traditionnelles par des chercheurs à la fin du 
19e et au début du 20e siècle. 

Haskala et migration
À la fin du 18e et au début du 19e siècle, un mouvement 
connu sous le nom de haskalah (lumières) favorisa la 
laïcisation de la société juive en Europe. Ce processus 
fut accéléré par l’introduction en France, en Allemagne 
et dans l’empire d’Autriche de lois assouplissant la 
ségrégation et permettant aux juifs d’accéder à des métiers 
qui leur étaient précédemment interdits. Cette nouvelle 
ouverture, tout en permettant à la musique de devenir une 
véritable opportunité de carrière pour les juifs, affaiblit le 
lien entre les musiciens juifs et le milieu juif traditionnel 
dont était issue la musique klezmer. De Mendelssohn à 
Schoenberg en passant par Mahler, les musiciens juifs 
durent faire des compromis entre leur identité juive et 

La musique klezmer est une musique instrumentale 
trouvant ses origines dans les communautés juives 
de langue yiddish d’Europe de l’Est, importée par 
les migrants en Europe occidentale, aux États-Unis et 
en Israël. Parlée par les Juifs d’Europe et dérivée de 
l’allemand médiéval (Mittelhochdeutsch), la langue 
yiddish est née au treizième siècle en pays rhénan avant 
de se répandre en Europe centrale et orientale. Environ 
40 % de son vocabulaire n’est pas germanique, mais 
émane des langues hébraïques et slavonnes. « Klezmer » 
est un terme yiddish désignant un « instrumentiste » lié 
étymologiquement à l’hébreu « Klei Zemer » (כּלי זמר), 
littéralement navire chantant, qui signifie instrument de 
musique.

En yiddish, les musiciens sont appelés « klezmers » 
ou « klezmorim » ; l’une des premières occurrences de 
ce terme dans la littérature anglaise apparaît avec le 
personnage de Herr Klesmer dans un roman de George 
Elliot, Daniel Deronda (1876). Le terme de « klezmer » est 
entré relativement récemment dans la langue anglaise 
pour désigner la musique jouée par les klezmorim.

En Europe de l’Est, les répertoires traditionnels 
apparentés comportent notamment des chansons 
populaires en yiddish et des musiques de scène et de 
cinéma yiddish.

1. Importance et influences

Le large éventail de styles et de formes de la musique 
klezmer est le reflet des différents contextes sociaux 
dans lesquels évoluaient les musiciens. Les klezmorim 
travaillant aux côtés de musiciens d’autres origines 
ethniques adoptèrent des éléments d’autres styles de 
musiques populaires ou s’approprièrent du répertoire 
destiné initialement à des auditoires non-juifs. Les danses 
populaires polonaises et russes, la musique tzigane 
et roumaine (lautari), la mélodie populaire hongroise 
(magyar notak) et les styles balkano-turcs tels que le taksim 
exercèrent tour à tour une influence sur le klezmer.

Le caractère spécifiquement juif de la musique 
klezmer découle des pratiques musicales de la société 
traditionnelle juive. Le klezmer est profondément 
influencé par la riche tradition de musique vocale 
dans la liturgie synagogale et dans les familles. À la 
synagogue, le hazzan (chantre ou officiant) enjolivait les 
prières chantées dans une flamboyante démonstration de 
virtuosité, appliquant dans ses improvisations le système 
des shteygers ou modes qui confèrent aussi à la musique 
klezmer sa structure tonale.

Le mouvement hassidique fondé par Israël Baal 
Shem-Tov au début du 18e siècle encouragea les Juifs à 
utiliser la musique pour entrer en extase et communiquer 

Musique klezmer et yiddish – histoire, culture, 
styles musicaux et pratiques d’interprétation



5
musicaux et les goûts évoluèrent. La musique qui, en 1900, 
reposait sur des modes religieux et populaires fusionna 
dans les années 1930 avec les harmonies du jazz tandis 
que les musiciens klezmer introduisaient du swing dans 
leur jeu afin de correspondre à l’évolution des goûts d’une 
clientèle elle-même toujours plus assimilée. La musique 
interprétée précédemment au violon, à l’alto (kontra), à 
la contrebasse et au cymbalum (tsimbl) en Europe était 
maintenant jouée sur les instruments du jazz band. 
L’amélioration des techniques d’enregistrement permit 
au timbre rond de la clarinette en sib de remplacer les 
instruments stridents en do et en mib, mais le violon ne fit 
pas de comeback. .

Tragédie et déclin
Pendant la seconde guerre mondiale, les communautés 
de l’Europe occupée où la musique instrumentale 
juive avait vu le jour furent décimées par les nazis. En 
conséquence, quasiment aucune trace de la vie musicale 
de ces communautés en Pologne, Roumanie, en Russie 
occidentale, dans les pays Baltes et dans les Balkans n’a 
subsisté au-delà de 1945. Au même moment, l’assimilation 
forcée et la sécularisation en cours depuis les années 1920 
en Union Soviétique détruisaient également la vie juive 
traditionnelle dans cette zone. Après une brève période 
de tolérance envers les valeurs traditionnelles pendant 
la seconde guerre mondiale, les années qui suivirent la 
guerre en Russie virent à nouveau l’identité ethnique juive 
associée négativement aux étiquettes de « nationalisme » 
et de « cosmopolitisme ».

À l’Ouest, après la seconde guerre mondiale et 
l’holocauste, beaucoup considéraient une identité 
culturelle juive marquée comme un facteur potentiel de 
persécution ce qui eut pour conséquence l’accélération 
sensible de l’assimilation. En Amérique, les artistes 
klezmer étaient de moins en moins diffusés à la radio. La 
musique populaire juive était en déclin.

Renaissance, conservation et innovation
Dans les années 1970, une nouvelle génération de 
musiciens redécouvrit la musique klezmer en écoutant de 
vieux enregistrements et en s’initiant auprès de collègues 
plus âgés. La renaissance qui s’ensuivit donna lieu à un 
immense mouvement et ramena cette musique sur le 
devant de la scène. Deux tendances distinctes se dessinent 
au sein de ce mouvement de renaissance : traditionalisme 
et innovation. Les traditionnalistes cherchent à restaurer 
l’intégrité historique du klezmer, éliminant les influences 
du jazz et de Broadway tellement présentes en Amérique, 
et se concentrant sur une interprétation conforme à 
l’histoire avec les instruments d’autrefois. Les innovateurs 
ont choisi de se saisir des matériaux historiques et 
de les adapter, introduisant aussi bien de nouveaux 
instruments que l’électronique, des harmonies nouvelles, 
de l’improvisation et des éléments issus d’autres genres 
musicaux. Certains des interprètes les plus réputés, tels 

leur carrière, généralement au détriment de la première. 
Parallèlement à l’entrée des juifs dans ces professions, la 
littérature yiddish connut une véritable explosion sous 
forme de romans, poésie, journalisme et polémiques, 
genres quasiment inexistants dans la culture yiddish 
avant les années 1860. Ce mouvement vit également 
l’avènement de chansons populaires yiddish profanes et 
du théâtre yiddish.

La migration des juifs vers les villes d’Europe centrale 
et orientale fut accélérée par les pogroms, ou attaques 
commanditées par l’état contre les communautés juives, 
perpétrés dans l’empire russe après l’assassinat du tsar 
Alexandre II en 1881. Des millions de Juifs fuirent la Russie 
pour l’Europe de l’ouest, l’Amérique (du nord et du sud) 
et la Palestine, au cours des décennies suivantes. Tout en 
faisant entrer la musique klezmer dans le nouveau monde, 
ce mouvement créa aussi les conditions de sa rencontre 
avec d’autres musiques et d’autres cultures. Du fait de ces 
processus historiques, les musiques klezmer et yiddish 
se trouvaient à un stade particulièrement délicat de leur 
évolution à l’aube de l’ère de la musique enregistrée.

Les premiers enregistrements de musiques klezmer
La plupart des enregistrements du début du 20e siècle 
en notre possession ont été réalisés par des immigrants 
récemment arrivés aux États-Unis. Bien qu’il soit tentant 
que penser que ces enregistrements représentent un 
instantané de la musique telle qu’elle était dans l’ancien 
monde, un certain nombre de facteurs doivent être 
gardés à l’esprit pour l’analyse de ces matériaux. En 
effet, l’enregistrement sur des cylindres de cire via un 
cornet acoustique est un procédé très sélectif en termes de 
fréquences et de timbres reproductibles. La préférence pour 
les cuivres dans les premiers enregistrements est due au 
fait que les cordes, en particulier les instruments graves, 
étaient quasiment inaudibles à moins d’être positionnés 
à proximité immédiate du cornet d’enregistrement, à 
l’endroit réservé aux solistes. Ces contraintes sont valables 
aussi bien pour les premiers enregistrements de musique 
classique que de musique klezmer. La durée limitée des 
faces d’enregistrement signifie que les arrangements et les 
fins abruptes tels que nous les entendons sont déterminés 
non pas par des pratiques d’interprétation, mais plutôt par 
la technologie. Afin d’être fixés sur l’enregistrement, les 
chanteurs devaient crier et les instrumentistes jouer fort en 
privilégiant des sons stridents. Les tempos étaient rapides 
afin de pouvoir enregistrer le plus de musique possible sur 
le cylindre. Les subtilités qui auraient été perdues étaient 
tout simplement omises et remplacées par d’autres éléments 
plus compatibles avec le produit.

Assimilation et adaptation
Aux États-Unis, la musique klezmer subit des 
transformations radicales au cours de la période située 
entre les premiers enregistrements et la seconde guerre 
mondiale. Les musiciens s’approprièrent d’autres genres 



6
d’utilisation des instruments de musique pour jouer du 
klezmer est l’imagination des musiciens.

2. Modes

La musique traditionnelle klezmer repose sur un 
système de modes (shteygers) sous-tendant sa structure 
mélodique et harmonique. Les modes sont constitués de 
motifs uniques d’intervalles dont dérivent les gammes 
et les accords. La musique savante occidentale utilise 
principalement deux modes, le mode majeur et le mode 
mineur, ce dernier pouvant être mélodique, harmonique 
ou naturel. Chacun de ces modes peut être transposé dans 
chacun des douze tons chromatiques, ce qui nous donne 
nos gammes majeures et mineures.

La musique klezmer se fonde sur quelques modes 
spécifiques similaires à ceux utilisés dans les synagogues. 
Cependant, ces modes ne fonctionnent pas dans le 
klezmer comme dans la musique synagogale. Cette 
dernière tend à être plus libre, aussi bien en termes de 
variantes de notes à l’intérieur de chaque mode que 
dans la façon dont les modes sont reliés entre eux. En 
effet, le chant modal synagogal n’est généralement pas 
accompagné alors que l’utilisation d’un accompagnement 
harmonique dans le klezmer impose quelques limites 
en termes de flexibilité au regard du système modal. Le 
klezmer fait également appel à d’autres gammes telles que 
les gammes majeures et mineures usuelles, l’harmonie 
tonale s’étant répandue petit à petit à l’ère du jazz tandis 
que les caractéristiques modales étaient préservées 
davantage dans les contours de la mélodie que dans la 
tonalité générale.

que le groupe The Klezmatics, ont réussi à associer une 
approche traditionnelle historiquement documentée à 
l’usage innovant de nouveaux matériaux, de nouvelles 
techniques et de nouveaux instruments.

Aspects musicaux
1. Instrumentation

Les instruments utilisés par les klezmorims du 19e siècle 
incluaient le violon, l’alto, le violoncelle, la contrebasse, 
la flûte, la clarinette, le cornet, le trombone, le tuba, 
différentes sortes de dulcimer ou cymbalum, le piano, 
l’accordéon et des instruments à percussion. Au cours du 
20e siècle et après la première période d’enregistrements 
de musique, l’instrumentation évolua rapidement. Les 
premiers enregistrements musicaux sont dominés par des 
solos de cordes et les cuivres. Ensuite, avec l’évolution 
de la technologie et l’influence des styles de musiques 
populaires sur la musique klezmer, des formats de jazz-
band menés par la clarinette devinrent la norme. Pendant 
les années quarante et cinquante, des artistes klezmer 
et yiddish à succès tels que Mickey Katz et the Barry 
(Bagelman) sisters explorèrent un son big-band marqué 
par l’influence du jazz, de la musique latino et des salles 
de bal. Depuis la renaissance du klezmer, les nouvelles 
configurations faisant appel à une instrumentation jazz et 
rock ainsi qu’à l’électronique ont prospéré parallèlement à 
des formats historiques traditionnels.

Au vu de cette diversité et de cette inventivité, il est 
raisonnable de suggérer que la seule limite en terme 


Adonai Malakh (Adoyshem Malakh, Hashem Malakh: "The Lord Reigns")

        


Misheberakh ("He Who Blessed", also called the "Ukranian Dorian")

        


Ahavah Rabbah (Ahavoh Rabboh, "Great Love". Yiddish: Freygish - "Phrygian")

         


Magen Avot (Mogen Ovos, "Shield of our Fathers")

        



Yishtabach ("may [Your name] be praised") :  Variants of Magen Avot: 
lowering of 2nd, 5th, or 7th degree of the mode.

        

Figure 1: Les modes klezmer (shteygers)

Adonoï Molokh (Adoyshem Malakh, Hashem Malakh : « Dieu est roi »)

Mi Sheberakh (« Celui qui bénit », dit aussi mode dorien-ukrainien)

Ahava Raba (Ahavoh Rabboh, « Immense amour ». En yiddish : Freygish –« phrygien »)

Magen Avot (Mogen Ovos, « Le bouclier des Pères »)

Yishtabach (« Que votre nom soit sanctifié ») : variantes de Magen Avot : 
diminution de la 2cde, de la 5te ou de la 7e note du mode.



7
La façon dont le centre tonal est déterminé par le mode est 
révélatrice des origines modales de la musique klezmer. 
Par exemple, le mode Ahava Raba sur ré utilise les mêmes 
notes que la gamme de sol mineur harmonique et nous 
constatons souvent la présence d’une partie en sol mineur 
dans les pièces en mode Ahava Raba sur ré. Cependant, 
la cadence finale s’achève généralement sur un accord de 
ré majeur qui est l’accord de tonique du mode, plutôt que 
sur sol mineur. Finir sur une tonalité mineure en non sur 
la tonique modale sonnerait « faux » dans un contexte 
klezmer. Pour compliquer encore un peu les choses, en 
mode Ahava Raba sur ré, cet accord de tonique de ré majeur 
est souvent précédé d’un accord de la7, créant ainsi une 
cadence parfaite, même si cet accord de la7 ne fait pas partie 
du mode. Ainsi un « emprunt » à l’harmonie tonale est-il 
utilisé pour renforcer le caractère modal de la musique. 
Cette innovation apportée par le klezmer ne pourrait 
avoir lieu dans la musique religieuse dont ces modes sont 
dérivés. La musique klezmer est le fruit d’un subtil équilibre 
entre différentes traditions musicales, et l’enrichissement 
mutuel de ces traditions (liturgie juive, jazz, folk, classique) 
contribue à la richesse de son langage.

Modulation modale
Généralement, dans l’harmonie occidentale, la modulation 
se produit plus naturellement entre des gammes 
partageant une majorité de notes. Ainsi une pièce en do 
majeur est-elle susceptible de moduler dans des tonalités 
telles que sol majeur (une seule note change) ou la mineur 
(notes identiques en mineur naturel) par exemple. De 
même, dans la musique juive, une pièce en mode Ahava 
Raba sur ré passera facilement en sol mineur ou en mode 
Mi Sheberakh sur do.

Quelques passages modulants caractéristiques peuvent 
être observés dans la pièce no 32 Do-it-yourself Doina.

3. Styles rythmiques

Quelques-uns des genres principaux de musique klezmer 
sont présentés ci-dessous, du plus lent au plus rapide :

1. Doïna
Improvisation modale libre sur un fond harmonique 
discret, sans rythme régulier. Cette forme est similaire 
à la doïna roumaine, mais sans les accompagnements 
rythmiques parfois utilisés dans cette dernière et avec les 
harmonies et les modulations modales klezmer au lieu des 
gammes roumaines. Le type d’improvisation de la doïna 
est associé à la cérémonie de mariage juive.

2. Krimer Tants (danse courbée), Zhok
Pièce à trois temps de tempo lent à moyen écrite en 3/8 et 
dont le 1er et le 3e temps sont fortement accentués (voir 
figure 2). Les pas de danse correspondants se composent 
d’un petit pas sur le premier temps, d’aucun pas sur le 

Les modes principaux exposés ci-dessous sont 
transposés sur ré. Comme le mode majeur et le mode 
mineur, ils peuvent être transposés sur n’importe quel 
autre ton, nous désignerons donc les modes transposés 
sous la forme « nom du mode + sur + tonique », par 
exemple « Ahava Raba sur mi » pour le mode Ahava Raba 
ayant mi pour tonique. Les noms des modes en hébreu 
viennent des prières qui leur sont traditionnellement 
associées. Ils sont donnés ici en hébreu moderne ainsi que 
dans leur translittération ashkénaze (européenne), avec 
leurs éventuels synonymes.

La barre de séparation au début de chaque mode 
isole les variantes de notes pouvant être utilisées : en 
effet, les modes adoptent parfois des formes différentes 
selon l’octave, par exemple, une mélodie dans le mode 
Magen Avot présentera une septième mineure à l’octave 
principale, mais éventuellement une septième augmentée 
aux octaves inférieures. Dans chaque cas, les variantes de 
notes sont indiquées entre parenthèses.

Adonoï Molokh est similaire au mode myxolydien ou, 
dans la variante de l’octave inférieure avec 7e augmentée, 
au mode majeur. Les juifs orthodoxes utilisent le mot 
« Adonaï » uniquement pour prier, aussi trouve-t-on 
également ce mode sous l’appellation « Adoyshem 
Malakh » ou « Hashem Malak ».

Mi Sheberakh ou encore mode « ukrainien-dominante » 
du fait de sa présence dans la musique folklorique de 
ce pays. Comme le mode phrygien Ahava Raba, ce 
mode comporte une seconde mineure. Et comme de 
nombreux modes d’Europe orientale et du Moyen-Orient, 
Mi Sheberakh et Ahava Raba contiennent tous deux une 
seconde augmentée (tierce mineure). En réalité, ces deux 
modes reposent sur les mêmes notes, mais avec une 
tonique différente : Ahava Raba est construit sur le second 
degré de Mi Sheberakh et Mi Sheberakh sur le septième 
degré de Ahava Raba, rendant ainsi les modulations entre 
les deux modes très aisées. Ceux-ci alternent d’ailleurs 
souvent au sein d’un même morceau, avec un accord 
mineur sous-tendant les passages en mode Mi Sheberakh 
et un accord majeur haut sous-tendant les passages en 
mode Ahava Raba un ton plus, le mode principal (tonalité 
de départ et de fin) étant Ahava Raba. On trouvera par 
exemple les échelles Ahava Raba sur ré et Mi Sheberakh 
sur do accompagnés respectivement d’accords en ré 
majeur et en do mineur.

Magen Avot est similaire au mode éolien ou mode mineur 
naturel, avec une 7e augmentée facultative à l’octave 
inférieure. Yishtabach n’est pas réellement un mode à 
part entière, mais un ensemble de variantes applicables à 
Magen Avot : diminution de la 2cde ou de la 5te et absence 
d’augmentation de la 7e à l’octave inférieure. En guise 
d’exemple, voir la troisième partie de la pièce no 21 Dem 
Trisker Rebbens Khusidl.



8
et évite de faire sonner cette danse comme une valse, ce 
qui serait parfaitement contraire à l’effet recherché !

probablement davantage l’image des juifs hassidiques 
véhiculée par le théâtre yiddish que la réalité. Le rythme 
peut être joué avec un temps faible simple ou double 
(um-cha ou um-chacha), mais trop de temps faibles doubles 
risquent d’exagérer l’effet comique.

historique précédant la première guerre mondiale, lorsque 
l’empire ottoman bordait l’empire russe et exerçait sa 
domination sur les communautés juives des Balkans et de 
Palestine.

importante permettra également de jouer simultanément 
les deux rythmes ; dans les orchestres klezmer 
traditionnels, il arrivait souvent que la basse et une partie 
de la section rythmique adoptent un motif régulier tandis 
qu’une partie des cors jouaient un motif bulgar plus 
complexe au-dessus. Il n’est pas nécessaire de maintenir 
un motif rythmique en permanence – la ligne mélodique 
suggère elle-même des pauses naturelles.

deuxième et d’un grand saut sur le troisième. Accentuer le 
3e temps permet de soutenir le mouvement des danseurs 

3. Khusidl (danse hassidique)
Pièce de tempo moyen en 4/4 dont le premier et le 
troisième temps sont fortement accentués (voir figure 
3). Ce style de pièces est censé être représentatif de la 
musique de danse des juifs hassidiques, mais reflète 

4. Terkish
Ce terme peut faire référence à un bulgar ou à d’autres 
danses à 4/4 au rythme sautillant (voir figure 4). 
L’influence de la musique turque reflète la situation 

5. Freylakhs (joyeux), Bulgar (bulgare)
Danse rapide écrite en 2/4 ou en 4/4 accompagnée d’un 
mélange de rythmes réguliers accentuant les quatre temps 
et de rythme 3-2-2 de type bulgar (bulgare) – (voir figures 
5 et 6). L’accompagnement peut alterner entre un um-cha-
um-cha régulier et un bulgar, se calquant pour cela sur 
la mélodie qui permet généralement de déterminer s’il 
s’agit de l’un ou l’autre. Un orchestre d’envergure plus 

Figure 3 : Rythmes de khusidl

Figure 4 : Rythmes de terkish 

Figure 5 : Rythme freylakhs régulier à quatre temps





 





um



cha


um



cha cha

 








 




                

    
       

   
Or:

   
      

   

      
       

       
       

 

  

 


 


 


 


 


 


  

etc.

Piano




        
 

Piano






Simple


 





 

With Fill





 





       

                   

Figure 2 : Rythmes de krimer tants (simple et avec remplissage)

Simple Avec remplissage



9

6. Sher
Quadrille en 4/4 de tempo moyen à rapide. 
L’accompagnement est similaire à l’accompagnement 
régulier à quatre temps du freylakhs, mais généralement 
moins rapide. Quelques petites touches de rythmique 
bulgar peuvent être ajoutées.

4. Forme musicale

Hormis la doïna dont la structure est libre, la plupart des 
pièces de musique klezmer sont constituées de différentes 
parties, elles-mêmes subdivisées en sous-parties de quatre 
ou huit mesures qui se répètent. Les pièces peuvent 
ne comprendre que deux parties, mais en comportent 
souvent trois ou quatre dans des tonalités et des modes 
contrastants. À titre d’exemple, voici les structures tonales 
et modales de deux pièces de ce recueil :

Der Heyser Bulgar (pièce 2) : freylakhs en quatre parties
C’est un schéma simple fondé sur le mode Ahava Raba et 
les tonalités avoisinantes

1: Ahava Raba sur ré — mode de la tonique
2: sol mineur – sous-dominante mineure
3: Ahava Raba sur ré – mode de la tonique
4: Mi Sheberakh sur do – Mi Sheberakh sur 
    la sensible abaissée

Lebedik un Freylakh (pièce 19) – freylakhs en deux parties
1. Mi Sheberakh sur ré avec modulation en la mineur 
    (lettre B) et retour 
2. ré majeur (lettre C)

Figure 6 : Variations d’un rythme bulgar


ONE

Simple Bulgar rhythm (3-3-2)

two





three


ONE two




three

 
ONE two

  


  


   

                


Bulgar with simple fill




  
  


 


  

  




                


Bulgar with more complex fill



   

  
 


   

  


                


ONE

Simple Bulgar rhythm (3-3-2)

two





three


ONE two




three

 
ONE two

  


  


   

                


Bulgar with simple fill




  
  


 


  

  




                


Bulgar with more complex fill



   

  
 


   

  


                


ONE

Simple Bulgar rhythm (3-3-2)

two





three


ONE two




three

 
ONE two

  


  


   

                


Bulgar with simple fill




  
  


 


  

  




                


Bulgar with more complex fill



   

  
 


   

  


                

Buhusher Khusidl (pièce 13) – Khusidl en deux parties 
principales comprenant chacune trois sous-parties

1.1 Ahava Raba sur mi
1.2 la mineur
1.3 Ahava Raba sur mi
2.1 Ahava Raba sur la
2.2 Ahava Raba sur la
2.3 Adonaï Malakh sur sol (N.B. plutôt que do majeur) 
     se terminant sur une cadence en mode Ahava 
     Raba sur la.

À la fin de cette partie, sur le plan harmonique, la 
modulation revenant vers le mode Ahava Raba sur la 
est effectuée en passant de sol majeur à sol mineur qui 
réintroduit la seconde diminuée du mode d’arrivée. 

La forme dans l’interprétation
Les premiers enregistrements peuvent donner une image 
trompeuse de la structure formelle générale des morceaux 
interprétés (l’ordre des parties, le nombre de reprises, la 
fin). Les arrangements utilisés dans ces enregistrements 
étaient déterminés par le temps d’enregistrement 
disponible qui était de l’ordre de 3 à 4 minutes sur le 
phonographe et les premiers gramophones. Nous avons 
davantage de liberté dans le choix de la forme. De manière 
générale, mieux vaut mieux terminer dans la tonalité 
ou le mode d’origine, mais la forme peut être variée et 
développée. Par exemple, une pièce comportant quatre 
parties A-B-C-D peut être interprétée de nombreuses 
manières différentes : 

ABCDA-fin
ABCDABCDABA-fin   etc.

Rythme bulgar simple (3-3-2))

Bulgar avec remplissage simple

Bulgar avec remplissage plus complexe

UN deux trois UN deux trois UN deux



10
Figure 7 : Mordant supérieur 

 
Written:

   

 
Sounding:

         

         

     
   

   
  

 
Written:

      

 
Sounding:

       

 

Written:





 

 
Sounding:

   

 
Written:

   

 
Sounding:

         

         

     
   

   
  

 
Written:

      

 
Sounding:

       

 

Written:





 

 
Sounding:

   

2. Appoggiature simple : « petite note » très rapide jouée 
avant la note écrite. L’appogiature peut être la note située un 
ton ou une tierce au-dessus ou en dessous de la note écrite. 
Les deux notes sont jouées dans le même coup d’archet.

Figure 8 : Appogiature simple

 


Written:

   

 
Sounding:

               

         

     
   

   
  

        

         

 






 

     

3. Appoggiature double : deux petites notes très rapides 
jouées avant la note écrite. Certaines variations sont 
présentées ci-dessous. Toutes les notes sont jouées dans le 
même coup d’archet.

Figure 9 : Appoggiature double

 


Written:

   

 
Sounding:

               

         

     
   

   
  

        

         

 






 

     

4. Krekhts (‘kh’ se prononce comme la jota en espagnol) : 
cet ornement est courant dans la musique klezmer. Krekhts 
signifie « sanglot » ou « plainte » en yiddish. L’effet est 
celui d’un sanglot vocal ou d’un gémissement dans les 
pièces lentes, semblable à un hoquet dans les musiques 
plus rapides.

Au piano, le krekhts est équivalent d’une appoggiature 
supérieure jouée avant le temps, typiquement une tierce 
au-dessus de la note principale suivante.

Figure 10 : Krekhts

 


Written:

   

 
Sounding:

               

         

     
   

   
  

 
Written:

      

 
Sounding:

       

 


Written:

   

 
Sounding:

               

         

     
   

   
  

 
Written:

      

 
Sounding:

       

5. Trille : la note écrite est jouée en alternant rapidement 
avec la note supérieure, comme dans la musique 
classique. Mais dans la musique klezmer, le trille 
commence toujours sur la note écrite plutôt que sur 
la note supérieure. Il est généralement exécuté très 
rapidement afin de créer un effet énergique et entraînant. 
Le nombre d’alternances avec la note supérieure dépend 
du tempo de la pièce – essayez simplement de caser 
autant de notes que possible ! Dans certains styles de 
violon d’Europe orientale, par exemple le style des gitans 

En concert, il peut aussi être intéressant de réunir certaines 
pièces pour en faire une œuvre composite. Il peut s’agir 
d’une séquence de pièces de même type ou d’une suite 
de pièces au tempo s’accélérant progressivement et aux 
atmosphères contrastantes, par exemple en alliant doïna, 
zhok, khusidl, sher et freylakhs.

5. Ornementation

L’éventail d’ornements à la disposition des violonistes 
klezmer témoigne de la grande variété des influences 
auxquelles a été soumis le style mélodique de la musique 
klezmer. Le chant liturgique juif (hazanout) et la clarinette 
en sont les deux sources principales. Comme la musique 
instrumentale juive était pratiquée en Europe orientale, les 
styles de jeu et l’ornementation de la musique d’un certain 
nombre de pays de cette zone géographique peuvent 
également constituer une source d’inspiration.

Les partitions de ce recueil et l’enregistrement 
suggèrent un certain nombre d’ornements, mais ces 
derniers ne constituent en aucun cas un passage obligé. 
N’hésitez-pas à faire vos propres expériences et efforcez-
vous de développer votre style personnel.

Actuellement, de nombreux violonistes klezmer 
s’intéressent aux interprétations historiquement 
documentées et emploient l’ornement appelé krekhts 
(sanglot), krekhtsn au pluriel. La technique est décrite 
en détail ci-dessous. Le krekhts est la reproduction d’un 
style ancien de cantillation dans lequel le chanteur 
imitait sanglots et gémissements. Certains des premiers 
violonistes klezmer enregistrés utilisent cet ornement, 
d’autres non, mais cette technique peut s’avérer très 
efficace et pleine de caractère.

À propos de cet ornement et de tous les autres, l’aspect 
le plus important est de les utiliser de telle sorte qu’ils 
n’interrompent pas la continuité de la ligne mélodique 
et n’interfèrent ni dans la sonorité ni dans le rythme des 
notes adjacentes.

Dans la musique klezmer, les clarinettistes ont tendance 
à utiliser toutes sortes d’inflexions et de glissandos qu’il 
est possible d’imiter au violon. L’ornementation trouve 
sa place notamment entre les différentes parties d’une 
pièce où elle se justifie stylistiquement afin de relier 
les parties entre elles. Un léger glissando ascendant 
jusqu’à la première note de la nouvelle partie est une 
façon simple de créer de la continuité ; d’autres formes 
d’embellissement peuvent servir le même objectif et sont 
présentées dans la partie consacrée à l’ornementation.

Types d’ornements utilisés dans la musique klezmer :
1. Mordant supérieur : la note écrite fait l’objet d’un 
bref aller-retour avec la note directement supérieure, 
éventuellement avec la tierce supérieure. Toutes les notes 
seront jouées dans un même coup d’archet. Pratiquez cet 
exercice lentement et accélérez ensuite. Faites des essais en 
commençant sur différentes notes.

Noté

Noté

Joué

Joué



11
nouvelle est créée pour correspondre à une harmonie 
donnée. L’embellissement peut être utilisé aussi bien pour 
apporter de la diversité lorsque certaines parties sont 
répétées que pour créer de la continuité entre deux parties 
adjacentes d’une pièce, ou entre la fin d’une partie et sa 
reprise, tel que cela a été décrit dans la partie précédente à 
propos de l’ornementation.

Tous les airs klezmer présentés dans ce recueil 
peuvent être considérés comme des mélodies de base 
agrémentées d’une certaine proportion d’ornementation 
ou d’embellissement choisie par les auteurs afin 
d’en proposer des versions jouables directement. Les 
instrumentistes ont toute liberté de réinterpréter les pièces 
et de procéder à des modifications de la ligne mélodique 
et de l’ornementation partout où ils le souhaitent. À titre 
d’exemple concret en termes de liberté de réinterprétation 
créative des textes musicaux, nous vous présentons deux 
extraits d’airs différents assortis de quelques versions 
alternatives potentielles. Écoutez autant de groupes et 
de violonistes klezmer différentes que possible, mais 
souvenez-vous qu’il existe probablement autant de façons 
de jouer cette musique que de musiciens !

La figure 12 illustre un passage de la pièce 14, Russian 
Sher, et différentes manières possibles de modifier sa ligne 
mélodique afin d’apporter de la variété dans les reprises 
de la partie A. Ici, nous jouons sur différents motifs 
rythmiques et de remplissages en utilisant le mode Ahava 
Raba sur ré.

hongrois, le trille est un effet plus qu’un ornement, comme 
une forme exagérée de vibrato. Cette approche peut 
aussi être utilisée dans le klezmer.instance the Hungarian 
Gypsy style, the trill is an effect rather than an ornament, 
like an exaggerated form of vibrato. This approach can 
also be used in klezmer.

Figure 11 : Trille

 
Written:





 

 
Sounding:

   

 
Written:





 

 
Sounding:

   

	

6. Embellissement

L’embellissement de la ligne mélodique initiale 
est une particularité de la musique klezmer liée à 
l’ornementation. Par embellissement, nous entendons 
une modification des notes jouées plutôt qu’une 
ornementation. L’embellissement s’apparente à une forme 
d’improvisation dans un contexte restreint où la mélodie 
originale est respectée et toujours retrouvée, contrairement 
à l’improvisation pure où une mélodie entièrement 

Figure 12: Variations mélodiques sur le début de Russian Sher







Fig. 9: Russian Sher opening melodic variants








D

      
       

 
     


               

          


              

        








Cm

            D      
D    

 


                        

 


        

     
          

 

Noté

Joué



12
figure 13(b) illustre une façon simple de raccorder les 
différentes parties : la première note est anticipée (c’est-
à-dire jouée avant le début de la reprise), avec une 
suggestion d’appoggiature pouvant être jouée comme 
une note séparée ou sur un glissando. Dans la figure 13(c), 
nous avons une cadence-boucle caractéristique sur un 
motif descendant aboutissant à première note. Dans la 
figure 13(d), un arpège ascendant situé la fin de la partie 
répétée s’enchaîne avec le début de la reprise auquel ont 
été ajoutés quelques intervalles conjoints descendants 
pour créer une continuité. Bien entendu, ce ne sont que 
quelques-unes parmi les nombreuses façons dont cette 
pièce pourrait être variée, en utilisant le mode Magen 
Avot et sa variante Yistabach.

La figure 13 illustre quelques exemples d’utilisation de 
l’embellissement pour créer une continuité entre la fin 
d’une partie et sa reprise dans la pièce 21, Dem Trisker 
Rebns Khusidl. Nous appellerons cette technique une 
cadence-boucle mélodique. La cadence-boucle est une 
notion empruntée au jazz qui désigne, dans la dernière 
mesure d’une partie répétée, un remplissage improvisé 
permettant de revenir au début de manière satisfaisante. 
En jazz cela se fait au moyen d’une progression d’accords, 
mais dans la musique klezmer, cela signifie qu’il faut 
créer une jonction de la ligne mélodique au moment de 
la reprise afin qu’il n’y ait plus ni début ni fin. Dans la 
figure 13(a), il n’y a pas de reprise : l’air s’arrête sur la 
dernière note et reprend ensuite au début, ce qui n’est 
pas vraiment compatible avec le style du klezmer. La 


Dm Cm

     

End of section

Dm

   

Back to beginning

Dm

    
 

etc.

Violin

      

"Pushed" note with 
grace note or slide

End of section

       

Back to beginning

    
 

etc.

Violin

      

End of section

   
  

Back to beginning

        
 

etc.

Violin

      

End of section

      
Back to beginning

     
 

etc.

Figure 13: Cadence-boucle dans Dem Trisker Rebns Khusidl

13(a). Absence de cadence-boucle.

13(b). Rythme anticipé

13(c). Cadence-boucle sur motif descendant

13(d). Arpège ascendant, modification du début de l’air au moment de la reprise

Fin de la partie

Fin de la partie

Note « anticipée » avec 
appoggiature ou glissando

Fin de la partie

Fin de la partie

Retour au début

Retour au début

Retour au début

Retour au début



13

À propos des auteurs

Julian Rowlands
Julian Rowlands est bandéoniste, compositeur, 
arrangeur et multi-instrumentiste. Il est également 
membre fondateur, violoniste et chanteur du groupe The 
Klezmernauts qui fut l’un des pionniers du renouveau de 
la musique klezmer au Royaume-Uni. Aujourd’hui, Julian 
se produit régulièrement en tant que soliste, mais aussi 
au sein du groupe Tango Siempre. Il a participé à des 
émissions télévisées de la BBC telles que « Strictly Come 
Dancing », « The One Show » et « Zingzillas » ainsi qu’à 
l’émission radiophonique « In Tune » sur BBC radio 3 et à 
de grands concerts et événements théâtraux au Royaume-
Uni et en Europe.

Ses œuvres et arrangements de musiques de scènes 
comprennent notamment la partition de Midnight 
tango, spectacle créé par Julian et deux autres membres 
de Tango Siempre, Ros Stephen et Jonathan Taylor, 
et nominé aux Oliver Awards. Il a participé aux 
représentations de ce spectacle dans le West-End ainsi 
qu’à trois tournées nationales. Julian est également 
l’auteur d’un recueil de musique argentine pour piano 
dans la collection Schott World Music Series Argentinian 
Tango and Folk Tunes for Piano (ED 13645).

Retrouvez Julian Rowlands sur www.bandoneon.co.uk


