Schott World Music Klavier

Klezmerstiicke
fir Klavier

22 traditionelle Stiicke

Herausgegeben und bearbeitet von
Julian Rowlands

Mit Online-Material (Audio und PDF)

ED 13678D
ISMN 979-0-2201-3920-8
ISBN 978-1-84761-559-6

O SCHOTT

www.schott-music.com Mainz - London - Madrid - Paris - New York - Tokyo - Beijing
© 2014/2022 Schott Music Ltd, London - Printed in Germany




Inhalt

Uber diese Sammlung 3
Klezmer- und jiddische Musik: Geschichte, Kultur, 4
Stilrichtungen und Spielpraxis

Musikalische Elemente 6
Uber den Autor 13
ED 13678D

British Library Cataloguing-in-Publication Data.
A catalogue record for this book is available from the British Library

ISMN 979-0-2201-3920-8
ISBN 978-1-84761-559-6

© 2014/2022 Schott Music Ltd, London

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, stored in

a retrieval system, or transmitted, in any form or by any means, electronic, mechanical,
photocopying, recording or otherwise, without prior written permission from

Schott Music Ltd, 48 Great Marlborough Street, London W1F 7BB

French translation: Michaéla Rubi

Design by www.adamhaystudio.com

Music setting and page layout by Bev Wilson
Printed in Germany S&Co0.8991



Uber diese Sammlung

Diese Sammlung enthilt Originalarrangements von
Klezmerstticken und jiddischen Melodien fiir Klavier. In den
Audio-Tracks sind alle Stiicke der Sammlung zu horen.

Das Ziel dieser Sammlung ist, praxisorientierte Versionen
zur Verfiigung zu stellen, die in sich geschlossen sind und
auch ohne Vorkenntnisse der Musikstile authentisch gespielt
werden konnen. Vorschlédge fiir Fingersitze, Dynamik und
Verzierungen sollten als Anregungen und nicht als bindende
Spielanweisungen angesehen werden.



4
Klezmer- und jiddische Musik: Geschichte,
Kultur, Stilrichtungen und Spielpraxis

Klezmermusik ist Instrumentalmusik, die ihren Ursprung
in den jiddischsprachigen jiidischen Gemeinden
Osteuropas hatte und spater mit den Auswanderern

nach Westeuropa, die USA und Israel kam. Die jiddische
Sprache hat sich aus dem Mittelhochdeutschen entwickelt,
das von den europdischen Juden gesprochen wurde.
Jiddisch entstand im 13. Jahrhundert im Rheinland und
verbreitete sich dann in ganz Mittel- und Osteuropa. Etwa
40% seines Vokabulars stammen nicht aus dem Deutschen,
sondern entwickelten sich aus dem Hebriischen und den
slawischen Sprachen. , Klezmer” ist ein jiddisches Wort,
das , Instrumentalmusiker” bedeutet und etymologisch
mit dem hebréischen Ausdruck , Klei zemer” (7 "72)
verwandt ist, das wortlich , Gefaf3 des Liedes”, d. h.
,Musikinstrumente” bedeutet.

Instrumentalmusiker werden im Jiddischen als
,Klezmorim” bezeichnet. Ein frithes Beispiel fiir diesen
Begriff in der englischen Literatur ist die Figur Herr
Klesmer im Roman Daniel Deronda (George Elliot, 1876).

L, Klezmermusik” ist ein relativ neuer deutscher Ausdruck
fir die Musik, die von den Klezmorim gespielt wird.

Verwandte osteuropdische jiidische Musiktraditionen
sind u. a. das jiddische Volkslied und die Musik des
jiddischen Theaters und Films.

1. Verbreitung und Einfliisse

Die zahlreichen Stilrichtungen und Formen der
Klezmermusik spiegeln den jeweiligen gesellschaftlichen
Kontext wider, in dem die Musiker arbeiteten. Elemente
nichtjiidischer Volks- und Unterhaltungsmusik wurden
von Klezmorim tibernommen, die mit Musikern anderer
Volkszugehorigkeit arbeiteten oder sich Stiicke aneigneten,
die vor nichtjiidischem Publikum gespielt wurden. Zu den
Einfliissen auf die Klezmermusik zdhlen polnische und
russische Volkstidnze, Zigeuner- und ruméanische (Lautari-)
Musik, das ungarische Volkskunstlied (Magyarnotak) sowie
Stilrichtungen der Balkantiirken, z. B. der Taksim.

Der typisch jiidische Charakter der Klezmermusik
entstand durch die musikalischen Gepflogenheiten der
traditionellen jiidischen Gesellschaft. Klezmer ist stark
von der Tradition der Vokalmusik beeinflusst, die in
der Synagoge und zu Hause praktiziert wurde. In der
Synagoge wurden die Melodien vom Chasan (Kantor bzw.
Vorbeter) auf tiberaus virtuose Art und Weise verziert.
Dabei verwendete er das System der Shteyger bzw. Modi,
die der Klezmermusik ihre tonale Struktur verleihen.

Der Chassidismus, der Anfang des 18. Jahrhunderts
von Israel Baal Schem Tow ins Leben gerufen wurde,
ermutigte die Juden, Musik als Mittel zu verwenden, um
in religioser Ekstase mit dem Géttlichen in Verbindung
zu treten. Zu Hause und in Gemeindeversammlungen,

am Sabbat und bei Festen entwickelten sich Gesang und
Tanz zu den Hauptaktivitdten. Seit der Zerstérung des
Jerusalemer Tempels (Bet haMikdash) im Jahr 70 n. Chr.
verbietet das traditionelle Judentum das Spielen von
Musikinstrumenten am Sabbat (Schabbat, Schabbes)

und an Feiertagen (Chag, Yom Tov bzw. Yontif). Die
Vokalmusik, die an diesen Tagen gesungen wird, reicht
von langsamen, anddchtigen Melodien (Niggunim) bis zu
schnellen Tanzen mit rhythmischem Scat-Gesang. Diese
ausgesprochen einfallsreiche Vokaltradition hat wiederum
die Klezmer-Instrumentalmusik beeinflusst.

Die grofse emotionale Bandbreite der Klezmermusik
spiegelt auch Bereiche des judischen Lebens wider. An
den alljghrlichen Hohen Feiertagen (Yomim Noraim) und
Sukkot reichen die Emotionen der Glaubigen von bitterer
Reue an Rosch ha-Schana und Jom Kippur bis hin zu
ekstatischer Freude an Simchat Tora zwei Wochen spéter.
Der Inbegriff der Klezmermusik ist die traditionellen
Hochzeit (Chuppa): Hier existieren Sentimentalitdt und
Frohlichkeit im Unterhaltungsprogramm der Klezmorim
ftir Braut und Brautigam dicht nebeneinander.

2. Geschichtlicher Uberblick

Klezmermusik vor dem Zeitalter der Tonaufzeichnung
In Europa gibt es seit mindestens dem 16. Jahrhundert
Instrumentalgruppen zur Unterhaltung eines jiidischen
Publikums. Zwar existieren einige Belege iiber ihre
Besetzung, doch ist nur wenig tiber die Musik bekannt,
die sie vor der Entstehung der Ethnologie und der
wissenschaftlichen Sammlung traditioneller Musik Ende
des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts spielten.

Haskala und Migration

Im spaten 18. und frithen 19. Jahrhundert fiihrte die so
genannte Haskala (Aufkldarung) zu einer zunehmenden
Sakularisierung der jiidischen Gesellschaft in Europa.
Dieser Prozess wurde durch die Einftthrung von
Reformgesetzen vorangetrieben, die den Juden in
Frankreich, Deutschland und im Kaisertum Osterreich den
Zugang zu Berufen gewéhrten, die sie zuvor nicht ausiiben
durften. Die grofiere gesellschaftliche Anerkennung bot
den Juden zwar mehr Moglichkeiten, als Berufsmusiker
zu arbeiten, schwichte jedoch auch die Verbindung
zwischen jlidischen Musikern und dem traditionellen
judischen Milieu, in dem die Klezmermusik entstanden
war. Von Mendelssohn tiber Mahler bis Schonberg
mussten sich jiidische Musiker zwischen ihrer jiidischen
Identitdt und ihrer Karriere entscheiden - meist auf
Kosten Ersterer. Parallel zur Offnung der Berufe erlebte
die jiddische Literatur in Form von Romanen, Gedichten,
Journalismus und Polemik eine Bliitezeit - Genres, die es



im Jiddischen vor den 1860er-Jahren nicht gegeben hatte.
Diese Bewegung fiihrte aufierdem zu einem Aufschwung
weltlicher jiddischer Lieder und dem jiddischen Theater.
Die Migration der Juden in die mittel- und
westeuropdischen Stadte wurde von den Pogromen
bzw. staatlichen Ubergriffen auf jiidische Gemeinden
vorangetrieben, die auf die Ermordung des russischen
Zaren Alexanders Il im Jahr 1881 folgten. In den
darauffolgenden Jahrzehnten wanderten Millionen von
Juden nach Westeuropa, Nord- und Stidamerika sowie
Paldstina aus. Dadurch verbreiteten sie die Klezmermusik
nicht nur in der Neuen Welt, sondern schufen auch die
Grundlage dafiir, dass sich die Musik aufgrund ihrer
Beriihrung mit anderen Musikrichtungen und Kulturen
verdnderte. Als Folge dieser geschichtlichen Entwicklung
war die Klezmer- bzw. jiddische Musik zu Beginn
des Zeitalters der Tonaufzeichnung durch eine grofie
Unbestandigkeit gekennzeichnet.

Friihe Klezmeraufnahmen

Die meisten Klezmeraufnahmen aus dem frithen

20. Jahrhundert stammen von Musikern, die erst

kurz zuvor in die USA eingewandert waren. Zwar

liegt die Vermutung nahe, dass diese Aufnahmen

eine Momentaufnahme der Musik in der Alten Welt
waren, doch sollten bei der Analyse des Materials

noch einige andere Aspekte berticksichtigt werden. Bei
einer Aufnahme auf eine Wachswalze mithilfe eines
akustischen Schalltrichters konnen Frequenzen und
Timbres nur sehr begrenzt wiedergegeben werden.

Die Vorliebe fiir Blechblasinstrumente bei den friihen
Aufnahmen riihrt daher, dass Saiteninstrumente, vor
allem tiefe, kaum zu horen waren, wenn sie nicht direkt
neben dem Aufnahmetrichter an der fiir den Solisten
gedachten Stelle platziert wurden. Dies gilt sowohl

fiir frithe klassische als auch fiir Klezmeraufnahmen.
Die begrenzte Aufnahmedauer bedeutete, dass die
Instrumente und abrupten Schliisse, die zu horen sind,
in der Aufnahmetechnik begriindet sind und nicht die
Gepflogenheiten der Liveauftritte widerspiegeln. Sanger
mussten schreien und Instrumentalisten laut und schrill
spielen, damit sie aufgenommen werden konnten. Das
Tempo war haufig schnell, um so viel Musik wie moglich
auf die Walze aufzunehmen. Feinheiten, die ohnehin
verloren gingen, wurden einfach weggelassen und durch
andere Dinge ersetzt, die auf der Aufnahme zu horen
waren.

Assimilation und Anpassung

In den USA trat zwischen den ersten Jahren der
Tonaufzeichnung und dem Zweiten Weltkrieg eine
radikale Verdnderung der Klezmermusik ein. Die Musiker
arbeiteten in anderen Genres, und der Musikgeschmack
dnderte sich. Die Anfang des 20. Jahrhunderts
vorherrschenden, eher am Kantorengesang und Volkslied
orientierten Stile mischten sich in den 1930er-Jahren mit

5
Jazzharmonien, und die Klezmermusiker spielten bei ihren
Auftritten nun auch Swing, um dem sich verdndernden
Geschmack eines Publikums Rechnung zu tragen, das sich
immer mehr anpasste. Musik, die zuvor in Europa mit
Violine, Viola (Kontra), Kontrabass und Hackbrett (Tsimbl)
gespielt worden war, wurde jetzt mit Jazzinstrumenten
gespielt. Verbesserte Aufnahmetechniken fiihrten dazu,
dass die schrillen C- und Es-Instrumente durch die weiche
B-Klarinette ersetzt wurden. Die Geige feierte jedoch kein
Comeback.

Tragodie und Untergang

Im Zweiten Weltkrieg wurden im besetzten Europa die
Gemeinden, in denen die judische Instrumentalmusik
entstanden war, von den Nazis zerstort. Folglich gab es
1945 vom Musikleben dieser Gemeinden in Polen, der
Ukraine, Ruméanien, dem Baltikum, Westrussland und den
Balkanstaaten fast keine Spur mehr. Gleichzeitig wurde

ab den 1920er-Jahren das traditionelle jiidische Leben in
der Sowjetunion durch die erzwungene Assimilation und
Séakularisierung zerstort. Nach einer kurzzeitigen Toleranz
der traditionellen Werte wahrend des Zweiten Weltkriegs
wurde die jidische Identitdt erneut mit den negativen
Begriffen ,Nationalismus” und , Weltbiirgertum” in
Verbindung gebracht.

Im Westen sahen die Juden nach dem Holocaust und
dem Zweiten Weltkrieg in einer eigenstandigen jiidischen
kulturellen Identitdt die Gefahr, wieder verfolgt zu
werden, was ihre Assimilation erheblich beschleunigte.

In Amerika wurden Klezmerkiinstler nur selten im Radio
gespielt. Die jiidische Unterhaltungsmusik schien dem
Niedergang geweiht.

Aufschwung, Erhaltung und Erneuerung

In den 1970er-Jahren entdeckten junge Musiker die
Klezmermusik wieder, indem sie sich alte Aufnahmen
anhorten und Klezmerstiicke von ihren dlteren Kollegen
lernten. Der anschlieffende Aufschwung entwickelte
sich zu einer grofien Stromung und sorgte daftir, dass
die Musik wieder vor einem Mainstream-Publikum
gespielt wurde. Dieses Klezmer-Revival besteht aus zwei
unterschiedlichen Richtungen: Traditionalismus und
Erneuerung. Die Traditionalisten wollen die historische
Auffithrungspraxis und Klezmer-Identitidt bewahren,
indem sie die Jazz- und Broadway-Einflisse, die in
Amerika so tief greifend waren, abstreifen und sich auf
die historische Spielweise mit einer Instrumentierung
aus fritheren Zeiten konzentrieren. Die Erneuerer
ziehen es vor, das historische Material anzupassen,
neue Instrumente und elektronische Moglichkeiten,
neue Harmonien, Improvisation und Elemente aus
anderen Genres einzufiihren. Einigen der erfolgreichsten
Musiker, z. B. der Band The Klezmatics, ist es gelungen,
die traditionelle historische Auffiihrungspraxis mit der
innovativen Verwendung neuer Materialien, Techniken
und Instrumente zu kombinieren.



6
Musikalische Elemente

1. Instrumente

Zu den Instrumenten, die von den Klezmorim im 19.
Jahrhundert gespielt wurden, zidhlen Violine, Viola,
Cello, Kontrabass, Querflote, Klarinette, Trompete, Horn,
Posaune, Tuba, verschiedene Hackbrettformen, Klavier,
Akkordeon und Schlaginstrumente. Im 20. Jahrhundert
entwickelte sich die Instrumentierung zu Beginn

der Tonaufzeichnung rasch weiter. Auf den frithen
akustischen Aufnahmen dominieren Streichsolisten

und Blechblasinstrumente. Als sich die Technik
verdnderte und die Klezmerszene von Popmusikstilen
beeinflusst wurde, wurden Jazzbands mit Soloklarinette
zum Standard. In den 1940er- und 1950er-Jahren
experimentierten jiddische Kiinstler wie Mickey Katz
und die Barry (Bagelman) Sisters mit einem Bigband-
Sound, der Jazz-, Latin- und Standardtanzeinfliisse
aufwies. Seit dem Klezmer-Revival sind sowohl
traditionelle historische Formate als auch neue
Gruppierungen mit Jazz- und Rock- sowie elektronischen
Instrumenten sehr erfolgreich. In Anbetracht ihrer
Vielfalt und Offenheit kann die Klezmermusik mit allen
moglichen Instrumenten gespielt werden. Die einzige
Einschrankung ist eine mangelnde Flexibilitét der
Musiker.

Abb. 1: Die Klezmer-Modi (Shteyger)

2. Modi

Die traditionelle Klezmermusik besteht aus
verschiedenen Modi (Shteyger), die der Melodik und
Harmonik zugrunde liegen. Modi bestehen aus einer
charakteristischen Abfolge von Intervallen, aus denen
Tonleitern und Akkorde abgeleitet werden. In der
westlichen Kunstmusik kommen meist zwei Modi bzw.
Tongeschlechter vor: Dur und Moll, wobei Moll in den
Varianten melodisches, harmonisches und natiirliches
Moll vorkommt. Jedes Tongeschlecht kann auf jedem der
zwolf chromatischen Tone aufgebaut werden, was dann
zur Entstehung unserer Dur- und Molltonleitern fiihrt.

Klezmermusik besteht aus speziellen Modi, die
denen der Synagogalmusik dhneln. Es gibt jedoch
ein paar Unterschiede. Die Synagogalmusik ist meist
freier, sowohl in Bezug auf die flexiblen T¢ne in jedem
Modus als auch auf die Art und Weise, wie die Modi
miteinander verbunden werden. Der synagogale modale
Gesang wird normalerweise nicht begleitet, und die
Akkordbegleitung in der Klezmermusik schrankt die
Flexibilitdt des modalen Systems ein. Dartiber hinaus
werden in der Klezmermusik Tonleitern wie die Dur-
und Molltonleiter verwendet, und im Jazz-Zeitalter
wurden zunehmend tonale Harmonien mit traditionellen
modalen Elementen populir, die jedoch eher in der
Melodie als in der Begleitung Verwendung fanden.

Die wichtigsten Modi sind im Folgenden mit dem
Grundton D aufgefiihrt, konnen wie Dur und Moll aber
auch auf jedem anderen Ton aufgebaut werden. Daher
werden die Transpositionen hier in der Form , Tonika

Adonai Malakh (Adoyshem Malakh, Hashem Malakh: "The Lord Reigns")
il 1

0
- ‘ 1 i % % | o
&4— 1 ——+ e s f |
DY) ¢ D) { ! ‘

A Misheberakh ("He Who Blessed", also called the "Ukranian Dorian")

} l
- 1 1 i % — | o
&4— . e e fe le 7 |
DY) ¢ D) ‘ { ! ‘
Ahavah Rabbah (Ahavoh Rabboh, "Great Love". Yiddish: Freygish - "Phrygian")

In | | i % l Py
V AN y I I I I =
(&4— | ——e—F e
o) (—J-) [5) [ f '

Magen Avot (Mogen Ovos, "Shield of our Fathers")

9 Il I i % Il @
y AN y I I I I =
&4— . e e e e 7 |
[Y) (g-o) { !

Yishtabach ("may [Your name] be praised") : Variants of Magen Avot:

lowering of 2nd, 5th, or 7th degree of the mode.

y I I

I I I I

I 1

|

M

)



+ Modusbezeichnung” angegeben, z. B. ,E-Ahava
Raba” fiir den Modus Ahava Raba mit E als Tonika.
Die hebrédischen Bezeichnungen fiir die Modi beziehen
sich auf Gebete, die traditionell mit ihnen verbunden
sind; sie sind hier in modernem Hebridisch und ihrer
aschkenasischen (europdischen) Transkription sowie
eventuell vorhandenen Synonymen angegeben.

Der Auftakt am Anfang des jeweiligen Modus enthalt
flexible Tone. Die Modi kénnen in der hoheren Oktave
andere Tone enthalten als in einer tieferen: So enthalt
z. B. eine Melodie in Mogen Ovos eine kleine Septime
in der hoheren Oktave, kann jedoch eine grofie Septime

enthalten, wenn sie in einer tieferen Oktave gespielt wird.

Die flexiblen Toéne sind immer in Klammern angegeben.

Adonai Malakh (Adonoi Moloch) dhnelt in der tieferen
Oktave mit ihrer grofsen Septime dem mixolydischen
Modus bzw. Dur. Orthodoxe Juden sagen das Wort
»Adonoi” ausschlieslich wihrend des Gebets, so dass
dieser Modus auch als ,Adoyshem Malakh” oder
,Hashem Malakh” bezeichnet wird.

Misheberakh wird auch als alteriertes Ukrainisch
bezeichnet, was seine Verwendung in der ukrainischen
Volksmusik widerspiegelt. Ahavah Rabbah (Ahava
Raba) ist ein phrygischer Modus, d. h. er enthilt eine
tibermiéfiige Sekunde. Sowohl Misheberakh als auch
Ahava Raba enthalten wie so viele osteuropdische und

nahdstliche Modi eine tibermiflige Sekunde (kleine Terz).

Tatséchlich enthalten die beiden Modi genau dieselben
Tone, jedoch mit einer anderen Tonika: Ahava Raba ist
der Modus auf der zweiten Stufe von Misheberakh, und
Misheberakh ist der Modus auf der siebten Stufe von
Ahava Raba. Somit bietet sich eine Modulation zwischen
den beiden Modi an. Oft wird innerhalb eines Teils
zwischen den beiden Modi abgewechselt, wobei in der
Misheberakh-Passage ein Mollakkord und in der Ahava-
Raba-Passage der Durakkord einen Ton hoher gespielt
wird. Der Hauptmodus (Anfangs- und Schlusston) ist
hierbei Ahava Raba. So werden z. B. die Modi D-Ahava
Raba und C-Misheberakh mit den Akkorden D-Dur bzw.
c-Moll gespielt.

Magen Avot (Mogen Ovos) dhnelt dem &olischen
Modus bzw. dem natiirlichen Moll, wobei in der tieferen
Oktave die grofse Septime verwendet werden kann.
Yishtabach ist eigentlich kein eigener Modus, sondern
eine Sammlung aus Varianten, die auf Mogen Ovos
angewandt werden konnen, z. B. kann die Sekunde oder
Quinte erniedrigt oder die Erh6hung der Septime in der
tieferen Oktave weggelassen werden. Diese Varianten
konnen beliebig verwendet werden, um emotionale
Effekte zu erzielen oder die Tonalitdt zu verdndern. Ein
Beispiel daftir ist der dritte Teil des Stiicks Nr. 21 ,,Dem
Trisker Rebbens Khusidl”.

Ein Beispiel daftir, dass Klezmer hauptsachlich

modale Musik ist, ist die Art und Weise, wie das tonale
Zentrum durch den Modus bestimmt wird. So enthilt

z. B. der Modus D-Ahava Raba dieselben Tone wie
G-harmonisch Moll, und h&ufig enthdlt ein Sttick in
D-Ahava Raba einen Teil in g-Moll. Allerdings endet

die letzte Kadenz meist auf einem D-Dur-Akkord, d. h.
der Tonika des Modus, anstatt auf g-Moll. Ein Schluss
in der Molltonart anstatt auf der Tonika des Modus
wiirde in einem Klezmerkontext ,falsch” klingen. Um
es noch ein bisschen komplizierter zu machen, geht
dem letzten D-Dur-Akkord in D-Ahava Raba ein A7-
Akkord voraus - eine perfekte Kadenz, obwohl A7 nicht
zum Modus gehort. Somit wird eine ,, Anleihe” aus der
tonalen Harmonik eingesetzt, um den modalen Charakter
der Musik zu untermauern. Dies ist eine Neuerung in
der Klezmermusik, die in der synagogalen Musik, aus
der die Modi entstanden, nicht moglich gewesen wiére.
Klezmer ist zwischen vielen verschiedenen musikalischen
Traditionen angesiedelt, und die gegenseitige
Befruchtung dieser Traditionen (jiidische liturgische
Musik, Jazz, Volksmusik, Klassik) stellt eine enorme
Bereicherung der Klangsprache dar.

Modale Modulation

In der westlichen Harmonik wird meist zwischen
Tonleitern moduliert, die moglichst viele Tone
gemeinsam haben. So moduliert z. B. ein Sttick in C-Dur
héufig nach Tonarten wie G-Dur (ein anderer Ton) oder
a-Moll (dieselben Tone in nattirlichem Moll). In der
judischen Musik verhilt es sich dhnlich: Ein Sttick in
Ahava Raba auf D kann problemlos nach g-Moll oder
Misheberakh auf C modulieren.

In Stiick Nr. 32, ,Do-It-Yourself Doina”, lassen sich einige
typische Modulationen analysieren.

3. Rhythmen

Einige der wichtigsten Klezmerstile sind (von langsam
nach schnell):

1. Doina

Eine freie modale Improvisation zu einer spérlichen
Akkordbegleitung mit variablem Rhythmus. Diese
Form dhnelt der ruménischen Doina, jedoch ohne die
rhythmische Begleitung, die in den ruménischen Doinas
manchmal verwendet wird. Aufierdem enthalten die
Stiicke modale Harmonien und Modulationen anstelle
der ruménischen Tonleitern. Doina-Improvisationen
werden héufig bei jiidischen Hochzeiten gespielt.

2. Hora (Krimer Tants, Zhok)

Ein langsames bis mittelschnelles Sttick im 3/8-Takt mit
starker Betonung der Eins und Drei (s. Abb. 2). Beim
Tanz, der von dieser Musik begleitet wird, erfolgt auf der
Eins ein kleiner Schritt, auf der Zwei kein Schritt und



8

auf der Drei ein tiefer Schritt. Die Betonung der Drei
unterstiitzt die Bewegung der Tdnzer und verhindert,

dass das Sttick wie ein Walzer klingt - was es auf gar
keinen Fall soll!

Abb. 2: Krimer-Tants-Rhythmen (einfach und mit einem Fill)

A Simple With Fill
> T — | - | - @ [ I | -7 7
QN7 N—7 N—7 N—</ ;_— N—7 7
U \’ U \’ T \’ U 7 ’I!
o o -
[N> B N . N . ! o !
M) N0 BS— N p~— N < < i > < 2 P ~— <
I it 7 T o</ ® o</ b I 7 7
o I —— ) [ J ) 7 ) 7 )
14 4 4 4 4

3. Khosidl (Chassidischer Tanz)

Ein mittelschnelles Stiick im 4 /4-Takt mit starker
Betonung der Eins und Drei (s. Abb. 3). Der Khosidl
entspricht angeblich dem Tanzmusikstil der chassidischen
Juden, spiegelt aber wahrscheinlich eher die Darstellung

der Chassidim im jiddischen Theater wider. Der
Rhythmus kann mit einfachem oder doppeltem Offbeat
(um-tscha oder um-tschatscha) gespielt werden. Wenn

zu viele doppelte Offbeats gespielt werden, kann es
allerdings komisch klingen.

Abb. 3: Khosidl-Rhythmen

9 T T T , | T T J— T
V A W ] I r 2 I ] I & I I & I ? ] I ? ] I & I
[ £anY & & & & & & & &
oY% £ & ££ & £ | £% ¢
um cha um cha cha
D N I I I N I
i — —=< o—¢ —& o—¢ —=< o—¢ —
s % A . < % < - < % Y . < % < - <
4. Terkish spiegelt die historische Situation vor dem Ersten Weltkrieg
Terkish kann sich auf einen Bulgar oder einen anderen wider, als das Osmanische Reich an das Russische Reich
Tanz im 4/4-Takt mit einem schreitenden Rhythmus grenzte und iiber die jiidischen Gemeinden in den
(s. Abb. 4) beziehen. Der Einfluss der tiirkischen Musik Balkanstaaten und Paldstina herrschte.
Abb. 4: Terkish-Rhythmen Or
Wﬁ@ e e e e D e
T L4 ’ T ’ T T T T
: Nt oo N N N N N N
D e e vy e e Dev S ey bev b
[ |4 [ |4 [ r [ |4

5. Freylekh (frohlich), Bulgar (bulgarisch)

Ein schneller Tanz im 4/4- oder 2/4-Takt, der von
einer Mischung aus gleichméfsigen Rhythmen mit
der Betonung aller vier Schldge und dem Bulgar-
(bulgarischen) 3-3-2-Rhythmus begleitet wird (s. Abb.
5 und 6). Die Begleitung kann zwischen den geraden
um-tscha-um-tscha und Bulgar wechseln. Der Impuls
dazu kommt aus der Melodie, die oft den einen oder

anderen Rhythmus angibt. In einer gréfieren Band kann
man auch beide Rhythmen gleichzeitig spielen; in einem
traditionellen Klezmerorchester spielen Bass und ein
Teil der Rhythmusgruppe oft ein gerades Pattern, und
einige Blasinstrumente spielen Bulgar-Fills dazu. Es ist
nicht notig, einen Rhythmus durchgéngig beizubehalten,
und oft sind schon durch die Melodie Unterbrechungen
vorgegeben.

Abb. 5: Freylekh: gerader Viererrhythmus
)/ R R
$ 3 32

o2

<
7

Ne
Ne
Ne

NS
Ne

NS
Ne

LY

3

etc.

ey
ofe

N

L)

| RN
L)

| RN
L)

| RN
L)

| RN




Abb. 6: Bulgar-Rhythmusvariationen

PIY \ \ \ \ \
@ 7§ 7 7 e 7 g 7 7 g v 7 a7
ONE two three ONE two three ONE two
)" A A\
I = e — it s e e — A— ——
1) 1) 1) 1)
|4 |4 |4 r
Bulgar with simple fill
DN — N D — N
@ o3 7 e § 7 3 7 e 3 7 o g7
> > > > > >
m— —
O = . | | —— = - |  ——
: 7 . B
D) 1)
D) & = [ Iy) % = v
Bulgar with more complex fill
NN ] N [— N ] N [\1
; Y. e |2 7T 4§ 1 4§ .
> > > > ' > >
" |
. s I A\ = I I A\ =
" — e 5 e e < s
7 = 7 7 = 7
6. Sher Buhusher Khusidl (Sttick 13): - ein Khosidl in zwei

Ein mittelschneller Square Dance im 4/4-Takt. Die
Begleitung dhnelt der geraden Begleitung des Freylekhs
aus vier gleichmafsigen Schldgen, ist jedoch meist nicht
so schnell. Bulgar-Rhythmen konnen sparsam verwendet
werden.

4, Musikalische Form

Aufier der Doina, die rhythmisch und melodisch
ungebunden ist, sind die meisten Klezmerstticke aus
mehreren Teilen aufgebaut, die normalerweise aus sich
wiederholenden vier- oder achttaktigen Abschnitten
bestehen. Einige Stiicke haben nur zwei Teile, doch
bestehen die meisten aus drei oder vier Teilen in
kontrastierenden Modi bzw. Tonarten. Als Beispiel ist hier
der Tonart-/ Modus-Aufbau von zwei Stiicken aus dieser
Sammlung angegeben.

Der Heyser Bulgar (Stitick 2): Ein Freylekh in vier Teilen
Hier ist ein einfacher Aufbau, der auf dem Ahava-Raba-
Modus und eng verwandten Tonarten basiert

1: D-Ahava Raba - Tonika-Modus

2: g-Moll - die Moll-Subdominante

3: D-Ahava Raba - Tonika-Modus

4: C-Misheberakh - Misheberakh auf dem

tieferen Grundton

Lebedik un Freylakh (Sttick 19): - Ein Freylekh in zwei Teilen
1. D-Misheberakh mit einer Modulation nach a-Moll
(bei Orientierungsbuchstabe B) und zurtick
2. D-Dur (bei Orientierungsbuchstabe C)

Hauptteilen, von denen jeder aus drei Unterabschnitten
besteht

1.1 E-Ahava Raba

1.2 a-Moll

1.3 E-Ahava Raba

2.1 A-Ahava Raba

2.2 A-Ahava Raba

2.3 G-Adonoi Moloch (Anm.: anstatt C-Dur) endet

mit einer A-Ahava-Raba-Kadenz

Am Schluss dieses Teils erfolgt die Modulation von
G-Dur tiber g-Moll zuriick zu A-Ahava Raba, wobei hier
die tibermiflige Sekunde des Zielmodus wieder einge-
fuhrt wird.

Spielformen
Frithe Aufnahmen sind in Bezug auf den Gesamtaufbau
der vorgetragenen Stticke oft irrefiihrend (die Reihenfolge
der Teile, Anzahl der Wiederholungen sowie der
Schlusszeitpunkt). Die fur die Aufnahmen verwendeten
Arrangements unterlagen Einschrankungen beztiglich
der Aufnahmedauer, die auf dem Phonographen und
dem frithen Grammophon bei drei bis vier Minuten lag.
Heute konnen wir flexibler sein, wenn wir eine Form fiir
die jeweiligen Stiicke auswéhlen. Normalerweise beendet
man ein Stiick am besten in der Grundtonart bzw. dem
Grundmodus, doch kann die Form variieren und erweitert
werden. So kann z. B. ein vierteiliges A-B-C-D-Sttick auf
unterschiedliche Art und Weise gespielt werden:

ABCDA-Ende

ABCDABCDABA-Ende etc.



10

Ein schoner Effekt entsteht aufSerdem, wenn man Stiicke
bei einem Live-Auftritt miteinander verbindet, entweder
indem man mehrere aufeinanderfolgende Stiicke
desselben Typs spielt oder durch eine Suite, die mit
kontrastierenden Stimmungen von einem langsamen zu
einem schnellen Tempo wechselt, z. B. eine Kombination
aus Doina, Zhok, Khosidl, Sher und Freylekh.

5. Verzierungen

Die grofse Bandbreite an Verzierungen, die Klezmer-
Geigern zur Verfligung stehen, stammt aus zahlreichen
Quellen, die den Melodiestil der Klezmermusik beeinflusst
haben. Zwei Hauptquellen sind der Kantorengesang

und die Klarinette. Da in ganz Osteuropa jtidische
Instrumentalmusik gespielt wurde, sind die Spielweisen
und Verzierungen aus den verschiedenen osteuropdischen
Volksmusiken eine weitere Quelle.

Die Noten und die Audioaufnahmen enthalten
Anregungen fiir Verzierungen, die jedoch nicht bindend
sind. Am besten experimentieren Sie und versuchen, Ihren
eigenen Stil zu entwickeln.

Viele heutige Klezmer-Geiger, die an einer historischen
Aufftihrungspraxis interessiert sind, verwenden eine
Verzierung namens Krekhts (,,Schluchzen”), Plural:
Krekhtsn. Diese Technik wird weiter unten ausfiihrlich
beschrieben. Der Krekhts ist eine Nachahmung eines alten
Kantorengesangsstils, bei dem der Séanger schluchzt und
klingt, als hétte er einen Klofs im Hals. Einige Klezmer-
Geiger haben diese Verzierung bereits in ganz frithen
Aufnahmen verwendet, andere wiederum nicht. Auf jeden
Fall ist diese Technik sehr wirkungsvoll und ganz typisch
fir die Klezmermusik.

Die Hauptschwierigkeit bei dieser und auch anderen
Verzierungen ist, sie so einzusetzen, dass die Kontinuitat
der Melodie nicht unterbrochen und der Klang bzw.
Rhythmus der umgebenden Noten nicht beeintrédchtigt
wird.

Viele Klezmer- Klarinettisten verwenden oft Bending
(Ziehen eines Tons) und Glissando - zwei Techniken,
die man auf der Geige gut nachahmen kann. Eine gute
Stelle fiir Verzierungen ist der Ubergang zwischen
verschiedenen Teilen eines Stiicks, der stilistisch geeignet
ist, die beiden Teile miteinander zu verbinden. Ein kurzes
Aufwirts-Glissando zum ersten Ton des neuen Teils ist eine
einfache Methode, um Kontinuitit zu erzeugen. Andere
Verzierungen konnen demselben Zweck dienen und
werden im Abschnitt tiber Ausschmiickungen erldutert.

Verzierungen, die in der Klezmermusik verwendet werden:
1. Pralltriller: Der notierte Ton wird einmal in kurzem
Wechsel mit dem nédchsthoheren Ton, manchmal auch

mit der nidchsthoheren Terz gespielt. Alle Tone sollten auf
demselben Strich gespielt werden. Die Ubung sollte zuerst
langsam gespielt werden, bevor man das Tempo steigert.
Verschiedene Anfangstone sind ebenfalls empfehlenswert.

Abb. 7: Pralltriller

Written:
_9 ~w -~ ~ -~
fes—o———* o .
SV | | | |
o) [ f [ f
Sounding:
— Ly
& o o
)

2. Kurzer Vorschlag (Acciaccatura): Vor der notierten
Hauptnote wird ein ganz kurzer Vorschlag gespielt. Die
Acciaccatura kann einen Ton oder eine Terz hoher oder
tiefer als der notierte Ton sein. Beide Tone werden auf
demselben Strich gespielt.

Abb. 8: Kurzer Vorschlag (Acciaccatura)

@ , R 2 & |
SV | | | | 1 |
D [ [ '

3. Doppelvorschlag: Vor der notierten Hauptnote werden
zwei ganz kurze Vorschlédge gespielt. Unten sind einige
Variationen angegeben. Alle Toéne werden auf demselben
Strich gespielt.

Abb. 9: Doppelvorschlag

H ~ = o
SV | | | |
o ! ! '

4. Krekhts (,kh” wird wie das ch in ,Loch”
ausgesprochen): Diese Verzierung ist in der Klezmermusik
haufig zu horen. Krekhts ist jiddisch und bedeutet
,Schluchzen” bzw. ,Stohnen”. Bei langsamen Stticken
wirkt er wie ein gesungenes Schluchzen oder ein Klof§ im
Hals, bei schnellen Stiicken wie ein Schnalzen.

Auf dem Klavier entspricht der Krekhts einer
Acciaccatura, die vor dem Schlag gespielt wird und meist
eine Terz hoher ist als die darauf folgende Hauptnote.

Abb. 10: Krekhts

D M L X

P’ A o Do I
SV T | | | 1l |
o | [ f f

n N /\|
#ﬁ# > "l
SV T | | | 1 |
O | [oe————

5. Triller: Die notierte Note wird wie in der klassischen
Musik in schnellem Wechsel mit der nidchsthoheren Note
gespielt. In der Klezmermusik beginnt der Triller immer
mit der notierten Note und nicht mit der hoheren Note.
Auflerdem wird er meist sehr schnell gespielt, um einen
dynamischen, lebhaften Effekt zu erzielen. Die Anzahl



der Wechsel mit der hoheren Note hiangt vom Tempo
des Stiicks ab - im Allgemeinen sollte man so viele
Noten spielen wie moglich! In einigen osteuropdischen
Geigenstilen, z. B. in der ungarischen Zigeunermusik,
ist der Triller eher ein Effekt als eine Verzierung, eine
Art tibertriebenes Vibrato. Dieser Ansatz kann in der
Klezmermusik ebenfalls verwendet werden.

Abb. 11: Triller

Written:

N tr tr tr tr
e——» —+* .
VT | | %
o | [ f f

Sounding:
A g

(6 #72%e 0% or0rsre%e 020200 |
% | 11

6. Ausschmiickungen

Ein Stilmerkmal der Klezmermusik, das mit den
Verzierungen verwandt ist, sind die Ausschmiickungen
bzw. Umspielungen der Melodie. Das bedeutet, dass
die Tone nicht verziert werden, sondern dass andere
Tone gespielt werden. Die Ausschmitickung ist eine Art
Improvisation in einem begrenzten Rahmen. Hier wird
die urspriingliche Melodie berticksichtigt, und man
kehrt zu ihr zuriick - im Gegensatz zur eigentlichen

Abb. 12: Russian Sher: Melodievariationen des Anfangs

11

Improvisation, bei der eine ganz neue Melodie
entsteht, die zu den vorgegebenen Akkorden passt.
Ausschmiickungen werden verwendet, um Teile, die
wiederholt werden, abwechslungsreicher zu gestalten
und Kontinuitdt zwischen aufeinander folgenden Teilen
eines Stiickes oder zwischen dem Ende eines Teils und der
Wiederholung des Teils herzustellen, wie im vorherigen
Abschnitt unter ,, Verzierungen” beschrieben.

Alle Klezmerstticke in dieser Sammlung kénnen
als einfache Melodien mit einigen Verzierungen und
Ausschmiickungen betrachtet werden, die von den
Autoren ausgewdihlt wurden, um praxisorientierte,
gut spielbare Versionen der Stiicke zu présentieren.
Die Musiker konnen die Stticke aber auch anders
interpretieren und die Melodien und Verzierungen nach
Belieben verdndern. Als praktisches Beispiel fiir eine
Neuinterpretation der Notation sind Ausschnitte aus zwei
Stiicken mit einigen Alternativversionen angegeben, die
gespielt werden konnen. Horen Sie sich moglichst viele
Klezmerbands und -violinisten an, aber denken Sie daran,
dass es sicherlich genauso viele Klezmerspielweisen gibt
wie Klezmermusiker!

Abb. 12 enthilt eine Passage aus Sttick Nr. 14,
Russian Sher, mit einigen Beispielen, wie die Melodie
verdndert werden kann, um die Wiederholungen des
A-Teils abwechslungsreicher zu gestalten. Hier wird mit
verschiedenen Rhythmen und Fills im Modus D-Ahava
Raba gespielt.

D ~w
0 # o n - - - w
p I %ﬁ?ﬂy o2 o ) o f »
P L \ L¥] L2 1] L7 = "4 L% l l I o1 J
[ an S o= ) / Y / l l I Y / 1] ! / |
“Q_)y L ’V T T ’V [
f) & o P - b-ﬁ— o -
P AT o ot 1 o " P ] - o
P L = L¥] I - I I = e— l l I
&2 D) 7 1 — l l I | | I D) ||
5 é /

o
o ’ oD@ _
o L P = I = IVl I I I L
VAN = (¥ I I I I I I 1] o P I s J
(e 9 E—— Ly f
S i
Cm

I

|
E)
:




12

Abb. 13 enthilt einige Beispiele fiir Ausschmiickungen,
die das Ende eines Abschnitts in Stiick 21, Dem Trisker
Rebns Khusidl, mit der Wiederholung des Abschnitts
verbinden. Diese Technik kann als melodischer
Turnaround bezeichnet werden. Der Begriff Turnaround
stammt aus dem Jazz und beschreibt einen improvisierten
Fill im letzten Takt einer Wiederholung, der auf eine
abwechslungsreiche Art und Weise zum Anfang
zuriickfiihrt. Im Jazz wird der Turnaround bei einer
Akkordfolge eingesetzt, wihrend er in der Klezmermusik
die Melodie tiber das Wiederholungszeichen hinweg
weiterfiihrt, damit sie nicht aufhort und wieder neu
anfangt. In Abb. 13(a) gibt es keinen Turnaround: Das
Stiick endet auf der letzten Note und beginnt dann

Abb. 13: Turnarounds in Dem Trisker Rebns Khusidl

13(a). Kein Turnaround.

wieder am Anfang. Das ist nicht besonders elegant.

Eine einfache Methode, um die Teile miteinander zu
verbinden, ist in Abb. 13(b) dargestellt: Die erste Note des
Abschnitts wird bei der Wiederholung vorgezogen, wobei
die Vorschlagsnote als separate Note oder Glissando
gespielt werden kann. Abb. 13(c) enthilt einen typischen
Turnaround in Form einer absteigenden Tonleiter zur
Anfangsnote. In Abb. 13(d) spielen wir am Ende des
Abschnitts ein Aufwarts-Arpeggio und verdndern dann
den Anfang des Stiicks, indem wir einige Schritte nach
unten gehen, um einen Ubergang herzustellen. Natiirlich
sind das nur ein paar von vielen Moglichkeiten, dieses
Sttick im Modus Mogen Ovos und seiner Variante
Yishtabach zu variieren.

End of section  Back to beginning
Dm Cm Dm Dm
H 1 —3—
’{ L\D i i — | T | % —% % % etc
L | - | I | % % & ‘ | ’I .
% 4 e O o

13(b). Vorgezogener Rhythmus.

"Pushed" note with
grace note or slide

End of section Back to beginning
0 1 3
i — ] — ] 1 1 1 % ] %
O —o e | x| | e s i
o~ 4 T4
D) 4 P e &

13(c). Turnaround mit absteigender Tonleiter.

End of section

3

Back to beginning

|

I
I

L E———— etc.

|

13(d). Aufsteigendes Arpeggio, das sich bei der Wiederholung in den Anfang des Stiicks verwandelt.

End of section  Back to beginning
Dm Cm Dm Dm
0 1 —3—
o 1D T | I— | |
5>—— — %  — — I ete.
2] I I
% b - O !




Uber den Autor

Julian Rowlands

Julian Rowlands ist Bandoneonspieler, Komponist,
Arrangeur und Multiinstrumentalist. Als Geiger und
Sanger war er Griindungsmitglied der Klezmernauts,
einer der ersten Klezmer-Revival-Bands in

Grofsbritannien. Heute tritt Rowlands regelmifsig aus
Solist auf und ist Mitglied des Ensembles Tango Siempre.
Er hatte Auftritte in den BBC-Fernsehsendungen ,Strictly
Come Dancing”, ,, The One Show” und , Zingzillas”, in
der BBC-Radio-3-Sendung , In Tune” sowie in grofsen
Konzerthallen und Theatern in Grofsbritannien und
Kontinentaleuropa.

Zu Rowlands Kompositionen und Bearbeitungen
fiir das Theater zdhlt die mit Ros Stephen und Jonathan
Taylor von Tango Siempre geschriebene Musik fiir die
erfolgreiche Show ,Midnight Tango®, die fiir den Olivier-
Award nominiert war. Dartiber hinaus ist er bei den zwei
Auffiihrungen der Show im Londoner Westend und
drei GrofSbritannien-Tourneen aufgetreten. Rowland ist
aufierdem Autor von Argentinian Tango and Folk Tunes for
Piano (ED 13645) der Schott-World-Music-Reihe.

Julian Rowlands Internetseite: www.bandoneon.co.uk

13



