
Klezmerstücke
für Klavier

22 traditionelle Stücke

Herausgegeben und bearbeitet von
Julian Rowlands

Mit Online-Material (Audio und PDF)

ED 13678D 
ISMN 979-0-2201-3920-8
ISBN 978-1-84761-559-6

Mainz · London · Madrid · Paris · New York · Tokyo · Beijing
© 2014/2022 Schott Music Ltd, London · Printed in Germany

www.schott-music.com

Schott World Music Klavier



Inhalt
			 
Über diese Sammlung	 3
Klezmer- und jiddische Musik: Geschichte, Kultur,  	 4
    Stilrichtungen und Spielpraxis
Musikalische Elemente	 6
Über den Autor	 13

ED 13678D
British Library Cataloguing-in-Publication Data.
A catalogue record for this book is available from the British Library

ISMN 979-0-2201-3920-8
ISBN 978-1-84761-559-6

© 2014/2022 Schott Music Ltd, London

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced, stored in 
a retrieval system, or transmitted, in any form or by any means, electronic, mechanical, 
photocopying, recording or otherwise, without prior written permission from 
Schott Music Ltd, 48 Great Marlborough Street, London W1F 7BB

French translation: Michaëla Rubi
Design by www.adamhaystudio.com
Music setting and page layout by Bev Wilson
Printed in Germany S&Co.8991



Über diese Sammlung
Diese Sammlung enthält Originalarrangements von 
Klezmerstücken und jiddischen Melodien für Klavier. In den 
Audio-Tracks sind alle Stücke der Sammlung zu hören.

Das Ziel dieser Sammlung ist, praxisorientierte Versionen 
zur Verfügung zu stellen, die in sich geschlossen sind und 
auch ohne Vorkenntnisse der Musikstile authentisch gespielt 
werden können. Vorschläge für Fingersätze, Dynamik und 
Verzierungen sollten als Anregungen und nicht als bindende 
Spielanweisungen angesehen werden.

3



4

am Sabbat und bei Festen entwickelten sich Gesang und 
Tanz zu den Hauptaktivitäten. Seit der Zerstörung des 
Jerusalemer Tempels (Bet haMikdash) im Jahr 70 n. Chr. 
verbietet das traditionelle Judentum das Spielen von 
Musikinstrumenten am Sabbat (Schabbat, Schabbes) 
und an Feiertagen (Chag, Yom Tov bzw. Yontif). Die 
Vokalmusik, die an diesen Tagen gesungen wird, reicht 
von langsamen, andächtigen Melodien (Niggunim) bis zu 
schnellen Tänzen mit rhythmischem Scat-Gesang. Diese 
ausgesprochen einfallsreiche Vokaltradition hat wiederum 
die Klezmer-Instrumentalmusik beeinflusst.

Die große emotionale Bandbreite der Klezmermusik 
spiegelt auch Bereiche des jüdischen Lebens wider. An 
den alljährlichen Hohen Feiertagen (Yomim Noraim) und 
Sukkot reichen die Emotionen der Gläubigen von bitterer 
Reue an Rosch ha-Schana und Jom Kippur bis hin zu 
ekstatischer Freude an Simchat Tora zwei Wochen später. 
Der Inbegriff der Klezmermusik ist die traditionellen 
Hochzeit (Chuppa): Hier existieren Sentimentalität und 
Fröhlichkeit im Unterhaltungsprogramm der Klezmorim 
für Braut und Bräutigam dicht nebeneinander.

2. Geschichtlicher Überblick

Klezmermusik vor dem Zeitalter der Tonaufzeichnung
In Europa gibt es seit mindestens dem 16. Jahrhundert 
Instrumentalgruppen zur Unterhaltung eines jüdischen 
Publikums. Zwar existieren einige Belege über ihre 
Besetzung, doch ist nur wenig über die Musik bekannt, 
die sie vor der Entstehung der Ethnologie und der 
wissenschaftlichen Sammlung traditioneller Musik Ende 
des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts spielten. 

Haskala und Migration
Im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert führte die so 
genannte Haskala (Aufklärung) zu einer zunehmenden 
Säkularisierung der jüdischen Gesellschaft in Europa. 
Dieser Prozess wurde durch die Einführung von 
Reformgesetzen vorangetrieben, die den Juden in 
Frankreich, Deutschland und im Kaisertum Österreich den 
Zugang zu Berufen gewährten, die sie zuvor nicht ausüben 
durften. Die größere gesellschaftliche Anerkennung bot 
den Juden zwar mehr Möglichkeiten, als Berufsmusiker 
zu arbeiten, schwächte jedoch auch die Verbindung 
zwischen jüdischen Musikern und dem traditionellen 
jüdischen Milieu, in dem die Klezmermusik entstanden 
war. Von Mendelssohn über Mahler bis Schönberg 
mussten sich jüdische Musiker zwischen ihrer jüdischen 
Identität und ihrer Karriere entscheiden – meist auf 
Kosten Ersterer. Parallel zur Öffnung der Berufe erlebte 
die jiddische Literatur in Form von Romanen, Gedichten, 
Journalismus und Polemik eine Blütezeit – Genres, die es 

Klezmermusik ist Instrumentalmusik, die ihren Ursprung 
in den jiddischsprachigen jüdischen Gemeinden 
Osteuropas hatte und später mit den Auswanderern 
nach Westeuropa, die USA und Israel kam. Die jiddische 
Sprache hat sich aus dem Mittelhochdeutschen entwickelt, 
das von den europäischen Juden gesprochen wurde. 
Jiddisch entstand im 13. Jahrhundert im Rheinland und 
verbreitete sich dann in ganz Mittel- und Osteuropa. Etwa 
40% seines Vokabulars stammen nicht aus dem Deutschen, 
sondern entwickelten sich aus dem Hebräischen und den 
slawischen Sprachen. „Klezmer“ ist ein jiddisches Wort, 
das „Instrumentalmusiker“ bedeutet und etymologisch 
mit dem hebräischen Ausdruck „Klei zemer“ (כּלי זמר) 
verwandt ist, das wörtlich „Gefäß des Liedes“, d. h. 
„Musikinstrumente“ bedeutet.

Instrumentalmusiker werden im Jiddischen als 
„Klezmorim“ bezeichnet. Ein frühes Beispiel für diesen 
Begriff in der englischen Literatur ist die Figur Herr 
Klesmer im Roman Daniel Deronda (George Elliot, 1876). 
„Klezmermusik“ ist ein relativ neuer deutscher Ausdruck 
für die Musik, die von den Klezmorim gespielt wird.

Verwandte osteuropäische jüdische Musiktraditionen 
sind u. a. das jiddische Volkslied und die Musik des 
jiddischen Theaters und Films.

1. Verbreitung und Einflüsse

Die zahlreichen Stilrichtungen und Formen der 
Klezmermusik spiegeln den jeweiligen gesellschaftlichen 
Kontext wider, in dem die Musiker arbeiteten. Elemente 
nichtjüdischer Volks- und Unterhaltungsmusik wurden 
von Klezmorim übernommen, die mit Musikern anderer 
Volkszugehörigkeit arbeiteten oder sich Stücke aneigneten, 
die vor nichtjüdischem Publikum gespielt wurden. Zu den 
Einflüssen auf die Klezmermusik zählen polnische und 
russische Volkstänze, Zigeuner- und rumänische (Lautari-) 
Musik, das ungarische Volkskunstlied (Magyarnotak) sowie 
Stilrichtungen der Balkantürken, z. B. der Taksim.

Der typisch jüdische Charakter der Klezmermusik 
entstand durch die musikalischen Gepflogenheiten der 
traditionellen jüdischen Gesellschaft. Klezmer ist stark 
von der Tradition der Vokalmusik beeinflusst, die in 
der Synagoge und zu Hause praktiziert wurde. In der 
Synagoge wurden die Melodien vom Chasan (Kantor bzw. 
Vorbeter) auf überaus virtuose Art und Weise verziert. 
Dabei verwendete er das System der Shteyger bzw. Modi, 
die der Klezmermusik ihre tonale Struktur verleihen.

Der Chassidismus, der Anfang des 18. Jahrhunderts 
von Israel Baal Schem Tow ins Leben gerufen wurde, 
ermutigte die Juden, Musik als Mittel zu verwenden, um 
in religiöser Ekstase mit dem Göttlichen in Verbindung 
zu treten. Zu Hause und in Gemeindeversammlungen, 

Klezmer- und jiddische Musik: Geschichte, 
Kultur, Stilrichtungen und Spielpraxis



5
Jazzharmonien, und die Klezmermusiker spielten bei ihren 
Auftritten nun auch Swing, um dem sich verändernden 
Geschmack eines Publikums Rechnung zu tragen, das sich 
immer mehr anpasste. Musik, die zuvor in Europa mit 
Violine, Viola (Kontra), Kontrabass und Hackbrett (Tsimbl) 
gespielt worden war, wurde jetzt mit Jazzinstrumenten 
gespielt. Verbesserte Aufnahmetechniken führten dazu, 
dass die schrillen C- und Es-Instrumente durch die weiche 
B-Klarinette ersetzt wurden. Die Geige feierte jedoch kein 
Comeback.

Tragödie und Untergang
Im Zweiten Weltkrieg wurden im besetzten Europa die 
Gemeinden, in denen die jüdische Instrumentalmusik 
entstanden war, von den Nazis zerstört. Folglich gab es 
1945 vom Musikleben dieser Gemeinden in Polen, der 
Ukraine, Rumänien, dem Baltikum, Westrussland und den 
Balkanstaaten fast keine Spur mehr. Gleichzeitig wurde 
ab den 1920er-Jahren das traditionelle jüdische Leben in 
der Sowjetunion durch die erzwungene Assimilation und 
Säkularisierung zerstört. Nach einer kurzzeitigen Toleranz 
der traditionellen Werte während des Zweiten Weltkriegs 
wurde die jüdische Identität erneut mit den negativen 
Begriffen „Nationalismus“ und „Weltbürgertum“ in 
Verbindung gebracht.

Im Westen sahen die Juden nach dem Holocaust und 
dem Zweiten Weltkrieg in einer eigenständigen jüdischen 
kulturellen Identität die Gefahr, wieder verfolgt zu 
werden, was ihre Assimilation erheblich beschleunigte. 
In Amerika wurden Klezmerkünstler nur selten im Radio 
gespielt. Die jüdische Unterhaltungsmusik schien dem 
Niedergang geweiht.

Aufschwung, Erhaltung und Erneuerung
In den 1970er-Jahren entdeckten junge Musiker die 
Klezmermusik wieder, indem sie sich alte Aufnahmen 
anhörten und Klezmerstücke von ihren älteren Kollegen 
lernten. Der anschließende Aufschwung entwickelte 
sich zu einer großen Strömung und sorgte dafür, dass 
die Musik wieder vor einem Mainstream-Publikum 
gespielt wurde. Dieses Klezmer-Revival besteht aus zwei 
unterschiedlichen Richtungen: Traditionalismus und 
Erneuerung. Die Traditionalisten wollen die historische 
Aufführungspraxis und Klezmer-Identität bewahren, 
indem sie die Jazz- und Broadway-Einflüsse, die in 
Amerika so tief greifend waren, abstreifen und sich auf 
die historische Spielweise mit einer Instrumentierung 
aus früheren Zeiten konzentrieren. Die Erneuerer 
ziehen es vor, das historische Material anzupassen, 
neue Instrumente und elektronische Möglichkeiten, 
neue Harmonien, Improvisation und Elemente aus 
anderen Genres einzuführen. Einigen der erfolgreichsten 
Musiker, z. B. der Band The Klezmatics, ist es gelungen, 
die traditionelle historische Aufführungspraxis mit der 
innovativen Verwendung neuer Materialien, Techniken 
und Instrumente zu kombinieren.

im Jiddischen vor den 1860er-Jahren nicht gegeben hatte. 
Diese Bewegung führte außerdem zu einem Aufschwung 
weltlicher jiddischer Lieder und dem jiddischen Theater.

Die Migration der Juden in die mittel- und 
westeuropäischen Städte wurde von den Pogromen 
bzw. staatlichen Übergriffen auf jüdische Gemeinden 
vorangetrieben, die auf die Ermordung des russischen 
Zaren Alexanders II im Jahr 1881 folgten. In den 
darauffolgenden Jahrzehnten wanderten Millionen von 
Juden nach Westeuropa, Nord- und Südamerika sowie 
Palästina aus. Dadurch verbreiteten sie die Klezmermusik 
nicht nur in der Neuen Welt, sondern schufen auch die 
Grundlage dafür, dass sich die Musik aufgrund ihrer 
Berührung mit anderen Musikrichtungen und Kulturen 
veränderte. Als Folge dieser geschichtlichen Entwicklung 
war die Klezmer- bzw. jiddische Musik zu Beginn 
des Zeitalters der Tonaufzeichnung durch eine große 
Unbeständigkeit gekennzeichnet.

 
Frühe Klezmeraufnahmen
Die meisten Klezmeraufnahmen aus dem frühen 
20. Jahrhundert stammen von Musikern, die erst 
kurz zuvor in die USA eingewandert waren. Zwar 
liegt die Vermutung nahe, dass diese Aufnahmen 
eine Momentaufnahme der Musik in der Alten Welt 
waren, doch sollten bei der Analyse des Materials 
noch einige andere Aspekte berücksichtigt werden. Bei 
einer Aufnahme auf eine Wachswalze mithilfe eines 
akustischen Schalltrichters können Frequenzen und 
Timbres nur sehr begrenzt wiedergegeben werden. 
Die Vorliebe für Blechblasinstrumente bei den frühen 
Aufnahmen rührt daher, dass Saiteninstrumente, vor 
allem tiefe, kaum zu hören waren, wenn sie nicht direkt 
neben dem Aufnahmetrichter an der für den Solisten 
gedachten Stelle platziert wurden. Dies gilt sowohl 
für frühe klassische als auch für Klezmeraufnahmen. 
Die begrenzte Aufnahmedauer bedeutete, dass die 
Instrumente und abrupten Schlüsse, die zu hören sind, 
in der Aufnahmetechnik begründet sind und nicht die 
Gepflogenheiten der Liveauftritte widerspiegeln. Sänger 
mussten schreien und Instrumentalisten laut und schrill 
spielen, damit sie aufgenommen werden konnten. Das 
Tempo war häufig schnell, um so viel Musik wie möglich 
auf die Walze aufzunehmen. Feinheiten, die ohnehin 
verloren gingen, wurden einfach weggelassen und durch 
andere Dinge ersetzt, die auf der Aufnahme zu hören 
waren.

Assimilation und Anpassung
In den USA trat zwischen den ersten Jahren der 
Tonaufzeichnung und dem Zweiten Weltkrieg eine 
radikale Veränderung der Klezmermusik ein. Die Musiker 
arbeiteten in anderen Genres, und der Musikgeschmack 
änderte sich. Die Anfang des 20. Jahrhunderts 
vorherrschenden, eher am Kantorengesang und Volkslied 
orientierten Stile mischten sich in den 1930er-Jahren mit 



6
2. Modi

Die traditionelle Klezmermusik besteht aus 
verschiedenen Modi (Shteyger), die der Melodik und 
Harmonik zugrunde liegen. Modi bestehen aus einer 
charakteristischen Abfolge von Intervallen, aus denen 
Tonleitern und Akkorde abgeleitet werden. In der 
westlichen Kunstmusik kommen meist zwei Modi bzw. 
Tongeschlechter vor: Dur und Moll, wobei Moll in den 
Varianten melodisches, harmonisches und natürliches 
Moll vorkommt. Jedes Tongeschlecht kann auf jedem der 
zwölf chromatischen Töne aufgebaut werden, was dann 
zur Entstehung unserer Dur- und Molltonleitern führt.

Klezmermusik besteht aus speziellen Modi, die 
denen der Synagogalmusik ähneln. Es gibt jedoch 
ein paar Unterschiede. Die Synagogalmusik ist meist 
freier, sowohl in Bezug auf die flexiblen Töne in jedem 
Modus als auch auf die Art und Weise, wie die Modi 
miteinander verbunden werden. Der synagogale modale 
Gesang wird normalerweise nicht begleitet, und die 
Akkordbegleitung in der Klezmermusik schränkt die 
Flexibilität des modalen Systems ein. Darüber hinaus 
werden in der Klezmermusik Tonleitern wie die Dur- 
und Molltonleiter verwendet, und im Jazz-Zeitalter 
wurden zunehmend tonale Harmonien mit traditionellen 
modalen Elementen populär, die jedoch eher in der 
Melodie als in der Begleitung Verwendung fanden.

Die wichtigsten Modi sind im Folgenden mit dem 
Grundton D aufgeführt, können wie Dur und Moll aber 
auch auf jedem anderen Ton aufgebaut werden. Daher 
werden die Transpositionen hier in der Form „Tonika 

Musikalische Elemente

1. Instrumente

Zu den Instrumenten, die von den Klezmorim im 19. 
Jahrhundert gespielt wurden, zählen Violine, Viola, 
Cello, Kontrabass, Querflöte, Klarinette, Trompete, Horn, 
Posaune, Tuba, verschiedene Hackbrettformen, Klavier, 
Akkordeon und Schlaginstrumente. Im 20. Jahrhundert 
entwickelte sich die Instrumentierung zu Beginn 
der Tonaufzeichnung rasch weiter. Auf den frühen 
akustischen Aufnahmen dominieren Streichsolisten 
und Blechblasinstrumente. Als sich die Technik 
veränderte und die Klezmerszene von Popmusikstilen 
beeinflusst wurde, wurden Jazzbands mit Soloklarinette 
zum Standard. In den 1940er- und 1950er-Jahren 
experimentierten jiddische Künstler wie Mickey Katz 
und  die Barry (Bagelman) Sisters mit einem Bigband-
Sound, der Jazz-, Latin- und Standardtanzeinflüsse 
aufwies. Seit dem Klezmer-Revival sind sowohl 
traditionelle historische Formate als auch neue 
Gruppierungen mit Jazz- und Rock- sowie elektronischen 
Instrumenten sehr erfolgreich. In Anbetracht ihrer 
Vielfalt und Offenheit kann die Klezmermusik mit allen 
möglichen Instrumenten gespielt werden. Die einzige 
Einschränkung ist eine mangelnde Flexibilität der 
Musiker.


Adonai Malakh (Adoyshem Malakh, Hashem Malakh: "The Lord Reigns")

        


Misheberakh ("He Who Blessed", also called the "Ukranian Dorian")

        


Ahavah Rabbah (Ahavoh Rabboh, "Great Love". Yiddish: Freygish - "Phrygian")

         


Magen Avot (Mogen Ovos, "Shield of our Fathers")

        



Yishtabach ("may [Your name] be praised") :  Variants of Magen Avot: 
lowering of 2nd, 5th, or 7th degree of the mode.

        

Abb. 1: Die Klezmer-Modi (Shteyger)



7
modale Musik ist, ist die Art und Weise, wie das tonale 
Zentrum durch den Modus bestimmt wird. So enthält 
z. B. der Modus D-Ahava Raba dieselben Töne wie 
G-harmonisch Moll, und häufig enthält ein Stück in 
D-Ahava Raba einen Teil in g-Moll. Allerdings endet 
die letzte Kadenz meist auf einem D-Dur-Akkord, d. h. 
der Tonika des Modus, anstatt auf g-Moll. Ein Schluss 
in der Molltonart anstatt auf der Tonika des Modus 
würde in einem Klezmerkontext „falsch“ klingen. Um 
es noch ein bisschen komplizierter zu machen, geht 
dem letzten D-Dur-Akkord in D-Ahava Raba ein A7-
Akkord voraus – eine perfekte Kadenz, obwohl A7 nicht 
zum Modus gehört. Somit wird eine „Anleihe“ aus der 
tonalen Harmonik eingesetzt, um den modalen Charakter 
der Musik zu untermauern. Dies ist eine Neuerung in 
der Klezmermusik, die in der synagogalen Musik, aus 
der die Modi entstanden, nicht möglich gewesen wäre. 
Klezmer ist zwischen vielen verschiedenen musikalischen 
Traditionen angesiedelt, und die gegenseitige 
Befruchtung dieser Traditionen (jüdische liturgische 
Musik, Jazz, Volksmusik, Klassik) stellt eine enorme 
Bereicherung der Klangsprache dar.

Modale Modulation
In der westlichen Harmonik wird meist zwischen 
Tonleitern moduliert, die möglichst viele Töne 
gemeinsam haben. So moduliert z. B. ein Stück in C-Dur 
häufig nach Tonarten wie G-Dur (ein anderer Ton) oder 
a-Moll (dieselben Töne in natürlichem Moll). In der 
jüdischen Musik verhält es sich ähnlich: Ein Stück in 
Ahava Raba auf D kann problemlos nach g-Moll oder 
Misheberakh auf C modulieren.

In Stück Nr. 32, „Do-It-Yourself Doina“, lassen sich einige 
typische Modulationen analysieren.

3. Rhythmen

Einige der wichtigsten Klezmerstile sind (von langsam 
nach schnell):

1. Doina
Eine freie modale Improvisation zu einer spärlichen 
Akkordbegleitung mit variablem Rhythmus. Diese 
Form ähnelt der rumänischen Doina, jedoch ohne die 
rhythmische Begleitung, die in den rumänischen Doinas 
manchmal verwendet wird. Außerdem enthalten die 
Stücke modale Harmonien und Modulationen anstelle 
der rumänischen Tonleitern. Doina-Improvisationen 
werden häufig bei jüdischen Hochzeiten gespielt.

2. Hora (Krimer Tants, Zhok)
Ein langsames bis mittelschnelles Stück im 3/8-Takt mit 
starker Betonung der Eins und Drei (s. Abb. 2). Beim 
Tanz, der von dieser Musik begleitet wird, erfolgt auf der 
Eins ein kleiner Schritt, auf der Zwei kein Schritt und 

+ Modusbezeichnung“ angegeben, z. B. „E-Ahava 
Raba“ für den Modus Ahava Raba mit E als Tonika. 
Die hebräischen Bezeichnungen für die Modi beziehen 
sich auf Gebete, die traditionell mit ihnen verbunden 
sind; sie sind hier in modernem Hebräisch und ihrer 
aschkenasischen (europäischen) Transkription sowie 
eventuell vorhandenen Synonymen angegeben.

Der Auftakt am Anfang des jeweiligen Modus enthält 
flexible Töne. Die Modi können in der höheren Oktave 
andere Töne enthalten als in einer tieferen: So enthält 
z. B. eine Melodie in Mogen Ovos eine kleine Septime 
in der höheren Oktave, kann jedoch eine große Septime 
enthalten, wenn sie in einer tieferen Oktave gespielt wird. 
Die flexiblen Töne sind immer in Klammern angegeben.

Adonai Malakh (Adonoi Moloch) ähnelt in der tieferen 
Oktave mit ihrer großen Septime dem mixolydischen 
Modus bzw. Dur. Orthodoxe Juden sagen das Wort 
„Adonoi“ ausschließlich während des Gebets, so dass 
dieser Modus auch als „Adoyshem Malakh“ oder 
„Hashem Malakh“ bezeichnet wird.

Misheberakh wird auch als alteriertes Ukrainisch 
bezeichnet, was seine Verwendung in der ukrainischen 
Volksmusik widerspiegelt. Ahavah Rabbah (Ahava 
Raba) ist ein phrygischer Modus, d. h. er enthält eine 
übermäßige Sekunde. Sowohl Misheberakh als auch 
Ahava Raba enthalten wie so viele osteuropäische und 
nahöstliche Modi eine übermäßige Sekunde (kleine Terz). 
Tatsächlich enthalten die beiden Modi genau dieselben 
Töne, jedoch mit einer anderen Tonika: Ahava Raba ist 
der Modus auf der zweiten Stufe von Misheberakh, und 
Misheberakh ist der Modus auf der siebten Stufe von 
Ahava Raba. Somit bietet sich eine Modulation zwischen 
den beiden Modi an. Oft wird innerhalb eines Teils 
zwischen den beiden Modi abgewechselt, wobei in der 
Misheberakh-Passage ein Mollakkord und in der Ahava-
Raba-Passage der Durakkord einen Ton höher gespielt 
wird. Der Hauptmodus (Anfangs- und Schlusston) ist 
hierbei Ahava Raba. So werden z. B. die Modi D-Ahava 
Raba und C-Misheberakh mit den Akkorden D-Dur bzw. 
c-Moll gespielt. 

Magen Avot (Mogen Ovos) ähnelt dem äolischen 
Modus bzw. dem natürlichen Moll, wobei in der tieferen 
Oktave die große Septime verwendet werden kann. 
Yishtabach ist eigentlich kein eigener Modus, sondern 
eine Sammlung aus Varianten, die auf Mogen Ovos 
angewandt werden können, z. B. kann die Sekunde oder 
Quinte erniedrigt oder die Erhöhung der Septime in der 
tieferen Oktave weggelassen werden. Diese Varianten 
können beliebig verwendet werden, um emotionale 
Effekte zu erzielen oder die Tonalität zu verändern. Ein 
Beispiel dafür ist der dritte Teil des Stücks Nr. 21 „Dem 
Trisker Rebbens Khusidl“.

Ein Beispiel dafür, dass Klezmer hauptsächlich 



8
dass das Stück wie ein Walzer klingt – was es auf gar 
keinen Fall soll!

der Chassidim im jiddischen Theater wider. Der 
Rhythmus kann mit einfachem oder doppeltem Offbeat 
(um-tscha oder um-tschatscha) gespielt werden. Wenn 
zu viele doppelte Offbeats gespielt werden, kann es 
allerdings komisch klingen.

spiegelt die historische Situation vor dem Ersten Weltkrieg 
wider, als das Osmanische Reich an das Russische Reich 
grenzte und über die jüdischen Gemeinden in den 
Balkanstaaten und Palästina herrschte.

anderen Rhythmus angibt. In einer größeren Band kann 
man auch beide Rhythmen gleichzeitig spielen; in einem 
traditionellen Klezmerorchester spielen Bass und ein 
Teil der Rhythmusgruppe oft ein gerades Pattern, und 
einige Blasinstrumente spielen Bulgar-Fills dazu. Es ist 
nicht nötig, einen Rhythmus durchgängig beizubehalten, 
und oft sind schon durch die Melodie Unterbrechungen 
vorgegeben.

auf der Drei ein tiefer Schritt. Die Betonung der Drei 
unterstützt die Bewegung der Tänzer und verhindert, 

3. Khosidl (Chassidischer Tanz)
Ein mittelschnelles Stück im 4/4-Takt mit starker 
Betonung der Eins und Drei (s. Abb. 3). Der Khosidl 
entspricht angeblich dem Tanzmusikstil der chassidischen 
Juden, spiegelt aber wahrscheinlich eher die Darstellung 

4. Terkish
Terkish kann sich auf einen Bulgar oder einen anderen 
Tanz im 4/4-Takt mit einem schreitenden Rhythmus  
(s. Abb. 4) beziehen. Der Einfluss der türkischen Musik 

5. Freylekh (fröhlich), Bulgar (bulgarisch)
Ein schneller Tanz im 4/4- oder 2/4-Takt, der von 
einer Mischung aus gleichmäßigen Rhythmen mit 
der Betonung aller vier Schläge und dem Bulgar- 
(bulgarischen) 3-3-2-Rhythmus begleitet wird (s. Abb. 
5 und 6). Die Begleitung kann zwischen den geraden 
um-tscha-um-tscha und Bulgar wechseln. Der Impuls 
dazu kommt aus der Melodie, die oft den einen oder 

Abb. 3: Khosidl-Rhythmen

Abb. 4: Terkish-Rhythmen

Abb. 5: Freylekh: gerader Viererrhythmus





 





um



cha


um



cha cha

 








 




                

    
       

   
Or:

   
      

   

      
       

       
       

 

  

 


 


 


 


 


 


  

etc.

Piano




        
 

Piano






Simple


 





 

With Fill





 





       

                   

Abb. 2: Krimer-Tants-Rhythmen (einfach und mit einem Fill) 



9

6. Sher
Ein mittelschneller Square Dance im 4/4-Takt. Die 
Begleitung ähnelt der geraden Begleitung des Freylekhs 
aus vier gleichmäßigen Schlägen, ist jedoch meist nicht 
so schnell. Bulgar-Rhythmen können sparsam verwendet 
werden.

4. Musikalische Form

Außer der Doina, die rhythmisch und melodisch 
ungebunden ist, sind die meisten Klezmerstücke aus 
mehreren Teilen aufgebaut, die normalerweise aus sich 
wiederholenden vier- oder achttaktigen Abschnitten 
bestehen. Einige Stücke haben nur zwei Teile, doch 
bestehen die meisten aus drei oder vier Teilen in 
kontrastierenden Modi bzw. Tonarten. Als Beispiel ist hier 
der Tonart-/Modus-Aufbau von zwei Stücken aus dieser 
Sammlung angegeben.

Der Heyser Bulgar (Stück 2): Ein Freylekh in vier Teilen
Hier ist ein einfacher Aufbau, der auf dem  Ahava-Raba-
Modus und eng verwandten Tonarten basiert

1: D-Ahava Raba – Tonika-Modus 
2: g-Moll – die Moll-Subdominante
3: D-Ahava Raba – Tonika-Modus
4: C-Misheberakh – Misheberakh auf dem 
    tieferen Grundton 

Lebedik un Freylakh (Stück 19): – Ein Freylekh in zwei Teilen
1. D-Misheberakh mit einer Modulation nach a-Moll 
    (bei Orientierungsbuchstabe B) und zurück
2. D-Dur (bei Orientierungsbuchstabe C)

Abb. 6: Bulgar-Rhythmusvariationen


ONE

Simple Bulgar rhythm (3-3-2)

two





three


ONE two




three

 
ONE two

  


  


   

                


Bulgar with simple fill




  
  


 


  

  




                


Bulgar with more complex fill



   

  
 


   

  


                


ONE

Simple Bulgar rhythm (3-3-2)

two





three


ONE two




three

 
ONE two

  


  


   

                


Bulgar with simple fill




  
  


 


  

  




                


Bulgar with more complex fill



   

  
 


   

  


                


ONE

Simple Bulgar rhythm (3-3-2)

two





three


ONE two




three

 
ONE two

  


  


   

                


Bulgar with simple fill




  
  


 


  

  




                


Bulgar with more complex fill



   

  
 


   

  


                

Buhusher Khusidl (Stück 13): – ein Khosidl in zwei 
Hauptteilen, von denen jeder aus drei Unterabschnitten 
besteht

1.1 E-Ahava Raba
1.2 a-Moll
1.3 E-Ahava Raba
2.1 A-Ahava Raba
2.2 A-Ahava Raba
2.3 G-Adonoi Moloch (Anm.: anstatt C-Dur) endet 
      mit einer A-Ahava-Raba-Kadenz 

Am Schluss dieses Teils erfolgt die Modulation von  
G-Dur über g-Moll zurück zu A-Ahava Raba, wobei hier 
die übermäßige Sekunde des Zielmodus wieder einge- 
führt wird.

Spielformen
Frühe Aufnahmen sind in Bezug auf den Gesamtaufbau 
der vorgetragenen Stücke oft irreführend (die Reihenfolge 
der Teile, Anzahl der Wiederholungen sowie der 
Schlusszeitpunkt). Die für die Aufnahmen verwendeten 
Arrangements unterlagen Einschränkungen bezüglich 
der Aufnahmedauer, die auf dem Phonographen und 
dem frühen Grammophon bei drei bis vier Minuten lag. 
Heute können wir flexibler sein, wenn wir eine Form für 
die jeweiligen Stücke auswählen. Normalerweise beendet 
man ein Stück am besten in der Grundtonart bzw. dem 
Grundmodus, doch kann die Form variieren und erweitert 
werden. So kann z. B. ein vierteiliges A-B-C-D-Stück auf 
unterschiedliche Art und Weise gespielt werden:

ABCDA-Ende
ABCDABCDABA-Ende   etc.



10
Abb. 7: Pralltriller

 
Written:

   

 
Sounding:

         

         

     
   

   
  

 
Written:

      

 
Sounding:

       

 

Written:





 

 
Sounding:

   

 
Written:

   

 
Sounding:

         

         

     
   

   
  

 
Written:

      

 
Sounding:

       

 

Written:





 

 
Sounding:

   

2. Kurzer Vorschlag (Acciaccatura): Vor der notierten 
Hauptnote wird ein ganz kurzer Vorschlag gespielt. Die 
Acciaccatura kann einen Ton oder eine Terz höher oder 
tiefer als der notierte Ton sein. Beide Töne werden auf 
demselben Strich gespielt.

Abb. 8: Kurzer Vorschlag (Acciaccatura)

 


Written:

   

 
Sounding:

               

         

     
   

   
  

        

         

 






 

     

3. Doppelvorschlag: Vor der notierten Hauptnote werden 
zwei ganz kurze Vorschläge gespielt. Unten sind einige 
Variationen angegeben. Alle Töne werden auf demselben 
Strich gespielt.

Abb. 9: Doppelvorschlag

 


Written:

   

 
Sounding:

               

         

     
   

   
  

        

         

 






 

     

4. Krekhts („kh“ wird wie das ch in „Loch“ 
ausgesprochen): Diese Verzierung ist in der Klezmermusik 
häufig zu hören. Krekhts ist jiddisch und bedeutet 
„Schluchzen“ bzw. „Stöhnen“. Bei langsamen Stücken 
wirkt er wie ein gesungenes Schluchzen oder ein Kloß im 
Hals, bei schnellen Stücken wie ein Schnalzen. 
Auf dem Klavier entspricht der Krekhts einer 
Acciaccatura, die vor dem Schlag gespielt wird und meist 
eine Terz höher ist als die darauf folgende Hauptnote.

Abb. 10: Krekhts

 


Written:

   

 
Sounding:

               

         

     
   

   
  

 
Written:

      

 
Sounding:

       

 


Written:

   

 
Sounding:

               

         

     
   

   
  

 
Written:

      

 
Sounding:

       

5. Triller: Die notierte Note wird wie in der klassischen 
Musik in schnellem Wechsel mit der nächsthöheren Note 
gespielt. In der Klezmermusik beginnt der Triller immer 
mit der notierten Note und nicht mit der höheren Note. 
Außerdem wird er meist sehr schnell gespielt, um einen 
dynamischen, lebhaften Effekt zu erzielen. Die Anzahl 

Ein schöner Effekt entsteht außerdem, wenn man Stücke 
bei einem Live-Auftritt miteinander verbindet, entweder 
indem man mehrere aufeinanderfolgende Stücke 
desselben Typs spielt oder durch eine Suite, die mit 
kontrastierenden Stimmungen von einem langsamen zu 
einem schnellen Tempo wechselt, z. B. eine Kombination 
aus Doina, Zhok, Khosidl, Sher und Freylekh.

5. Verzierungen

Die große Bandbreite an Verzierungen, die Klezmer-
Geigern zur Verfügung stehen, stammt aus zahlreichen 
Quellen, die den Melodiestil der Klezmermusik beeinflusst 
haben. Zwei Hauptquellen sind der Kantorengesang 
und die Klarinette. Da in ganz Osteuropa jüdische 
Instrumentalmusik gespielt wurde, sind die Spielweisen 
und Verzierungen aus den verschiedenen osteuropäischen 
Volksmusiken eine weitere Quelle.

Die Noten und die Audioaufnahmen enthalten 
Anregungen für Verzierungen, die jedoch nicht bindend 
sind. Am besten experimentieren Sie und versuchen, Ihren 
eigenen Stil zu entwickeln.

Viele heutige Klezmer-Geiger, die an einer historischen 
Aufführungspraxis interessiert sind, verwenden eine 
Verzierung namens Krekhts („Schluchzen“), Plural: 
Krekhtsn. Diese Technik wird weiter unten ausführlich 
beschrieben. Der Krekhts ist eine Nachahmung eines alten 
Kantorengesangsstils, bei dem der Sänger schluchzt und 
klingt, als hätte er einen Kloß im Hals. Einige Klezmer-
Geiger haben diese Verzierung bereits in ganz frühen 
Aufnahmen verwendet, andere wiederum nicht. Auf jeden 
Fall ist diese Technik sehr wirkungsvoll und ganz typisch 
für die Klezmermusik.

Die Hauptschwierigkeit bei dieser und auch anderen 
Verzierungen ist, sie so einzusetzen, dass die Kontinuität 
der Melodie nicht unterbrochen und der Klang bzw. 
Rhythmus der umgebenden Noten nicht beeinträchtigt 
wird.

Viele Klezmer- Klarinettisten verwenden oft Bending 
(Ziehen eines Tons) und Glissando – zwei Techniken, 
die man auf der Geige gut nachahmen kann. Eine gute 
Stelle für Verzierungen ist der Übergang zwischen 
verschiedenen Teilen eines Stücks, der stilistisch geeignet 
ist, die beiden Teile miteinander zu verbinden. Ein kurzes 
Aufwärts-Glissando zum ersten Ton des neuen Teils ist eine 
einfache Methode, um Kontinuität zu erzeugen. Andere 
Verzierungen können demselben Zweck dienen und 
werden im Abschnitt über Ausschmückungen erläutert.

Verzierungen, die in der Klezmermusik verwendet werden:
1. Pralltriller: Der notierte Ton wird einmal in kurzem 
Wechsel mit dem nächsthöheren Ton, manchmal auch 
mit der nächsthöheren Terz gespielt. Alle Töne sollten auf 
demselben Strich gespielt werden. Die Übung sollte zuerst 
langsam gespielt werden, bevor man das Tempo steigert. 
Verschiedene Anfangstöne sind ebenfalls empfehlenswert.



11
Improvisation, bei der eine ganz neue Melodie 
entsteht, die zu den vorgegebenen Akkorden passt. 
Ausschmückungen werden verwendet, um Teile, die 
wiederholt werden, abwechslungsreicher zu gestalten 
und Kontinuität zwischen aufeinander folgenden Teilen 
eines Stückes oder zwischen dem Ende eines Teils und der 
Wiederholung des Teils herzustellen, wie im vorherigen 
Abschnitt unter „Verzierungen“ beschrieben. 

Alle Klezmerstücke in dieser Sammlung können 
als einfache Melodien mit einigen Verzierungen und 
Ausschmückungen betrachtet werden, die von den 
Autoren ausgewählt wurden, um praxisorientierte, 
gut spielbare Versionen der Stücke zu präsentieren. 
Die Musiker können die Stücke aber auch anders 
interpretieren und die Melodien und Verzierungen nach 
Belieben verändern. Als praktisches Beispiel für eine 
Neuinterpretation der Notation sind Ausschnitte aus zwei 
Stücken mit einigen Alternativversionen angegeben, die 
gespielt werden können. Hören Sie sich möglichst viele 
Klezmerbands und -violinisten an, aber denken Sie daran, 
dass es sicherlich genauso viele Klezmerspielweisen gibt 
wie Klezmermusiker!

Abb. 12 enthält eine Passage aus Stück Nr. 14, 
Russian Sher, mit einigen Beispielen, wie die Melodie 
verändert werden kann, um die Wiederholungen des 
A-Teils abwechslungsreicher zu gestalten. Hier wird mit 
verschiedenen Rhythmen und Fills im Modus D-Ahava 
Raba gespielt.

der Wechsel mit der höheren Note hängt vom Tempo 
des Stücks ab – im Allgemeinen sollte man so viele 
Noten spielen wie möglich! In einigen osteuropäischen 
Geigenstilen, z. B. in der ungarischen Zigeunermusik, 
ist der Triller eher ein Effekt als eine Verzierung, eine 
Art übertriebenes Vibrato. Dieser Ansatz kann in der 
Klezmermusik ebenfalls verwendet werden.

Abb. 11: Triller

 
Written:





 

 
Sounding:

   

 
Written:





 

 
Sounding:

   

6. Ausschmückungen

Ein Stilmerkmal der Klezmermusik, das mit den 
Verzierungen verwandt ist, sind die Ausschmückungen 
bzw. Umspielungen der Melodie. Das bedeutet, dass 
die Töne nicht verziert werden, sondern dass andere 
Töne gespielt werden. Die Ausschmückung ist eine Art 
Improvisation in einem begrenzten Rahmen. Hier wird 
die ursprüngliche Melodie berücksichtigt, und man 
kehrt zu ihr zurück – im Gegensatz zur eigentlichen 

Abb. 12: Russian Sher: Melodievariationen des Anfangs







Fig. 9: Russian Sher opening melodic variants








D

      
       

 
     


               

          


              

        








Cm

            D      
D    

 


                        

 


        

     
          

 



12
wieder am Anfang. Das ist nicht besonders elegant. 
Eine einfache Methode, um die Teile miteinander zu 
verbinden, ist in Abb. 13(b) dargestellt: Die erste Note des 
Abschnitts wird bei der Wiederholung vorgezogen, wobei 
die Vorschlagsnote als separate Note oder Glissando 
gespielt werden kann. Abb. 13(c) enthält einen typischen 
Turnaround in Form einer absteigenden Tonleiter zur 
Anfangsnote. In Abb. 13(d) spielen wir am Ende des 
Abschnitts ein Aufwärts-Arpeggio und verändern dann 
den Anfang des Stücks, indem wir einige Schritte nach 
unten gehen, um einen Übergang herzustellen. Natürlich 
sind das nur ein paar von vielen Möglichkeiten, dieses 
Stück im Modus Mogen Ovos und seiner Variante 
Yishtabach zu variieren.

Abb. 13 enthält einige Beispiele für Ausschmückungen, 
die das Ende eines Abschnitts in Stück 21, Dem Trisker 
Rebns Khusidl, mit der Wiederholung des Abschnitts 
verbinden. Diese Technik kann als melodischer 
Turnaround bezeichnet werden. Der Begriff Turnaround 
stammt aus dem Jazz und beschreibt einen improvisierten 
Fill im letzten Takt einer Wiederholung, der auf eine 
abwechslungsreiche Art und Weise zum Anfang 
zurückführt. Im Jazz wird der Turnaround bei einer 
Akkordfolge eingesetzt, während er in der Klezmermusik 
die Melodie über das Wiederholungszeichen hinweg 
weiterführt, damit sie nicht aufhört und wieder neu 
anfängt. In Abb. 13(a) gibt es keinen Turnaround: Das 
Stück endet auf der letzten Note und beginnt dann 


Dm Cm

     

End of section

Dm

   

Back to beginning

Dm

    
 

etc.

Violin

      

"Pushed" note with 
grace note or slide

End of section

       

Back to beginning

    
 

etc.

Violin

      

End of section

   
  

Back to beginning

        
 

etc.

Violin


Dm Cm

     

End of section

Dm

   

Back to beginning

Dm

    
 

etc.

Violin

Abb. 13: Turnarounds in Dem Trisker Rebns Khusidl

13(a).  Kein Turnaround.

13(b). Vorgezogener Rhythmus.

13(c). Turnaround mit absteigender Tonleiter.

13(d). Aufsteigendes Arpeggio, das sich bei der Wiederholung in den Anfang des Stücks verwandelt. 



13

Über den Autor

Julian Rowlands
Julian Rowlands ist Bandoneonspieler, Komponist, 
Arrangeur und Multiinstrumentalist. Als Geiger und 
Sänger war er Gründungsmitglied der Klezmernauts, 
einer der ersten Klezmer-Revival-Bands in 
Großbritannien. Heute tritt Rowlands regelmäßig aus 
Solist auf und ist Mitglied des Ensembles Tango Siempre. 
Er hatte Auftritte in den BBC-Fernsehsendungen „Strictly 
Come Dancing”, „The One Show” und „Zingzillas”, in 
der BBC-Radio-3-Sendung „In Tune” sowie in großen 
Konzerthallen und Theatern in Großbritannien und 
Kontinentaleuropa.

Zu Rowlands Kompositionen und Bearbeitungen 
für das Theater zählt die mit Ros Stephen und Jonathan 
Taylor von Tango Siempre geschriebene Musik für die 
erfolgreiche Show „Midnight Tango“, die für den Olivier-
Award nominiert war. Darüber hinaus ist er bei den zwei 
Aufführungen der Show im Londoner Westend und 
drei Großbritannien-Tourneen aufgetreten. Rowland ist 
außerdem Autor von Argentinian Tango and Folk Tunes for 
Piano (ED 13645) der Schott-World-Music-Reihe.

Julian Rowlands Internetseite: www.bandoneon.co.uk


