
Enjott Schneider 
KABBALA – DIE WEGE DES LICHTS 
Oratorium für Altus, Chor, Solovioline und Orchester 
 
 
Einleitende Worte zu KABBALA – DIE WEGE DES LICHTS zu finden, ist kaum möglich, 
denn es geht hier um das Wesen der kosmischen Intelligenz, die man auch „Gott“ 
nennt, um Ursprung und Struktur des Universums, die Kontextualisierung der 
menschlichen Seele im kosmischen Gefüge, um den Versuch, das Unvorstellbar-
Unendliche fasslich und verstehbar zu machen. Weil das Universum holistisch 
aufgebaut ist (in jedem Teilaspekt findet sich die Gesamtstruktur wieder) ist eine 
Repetition des Immergleichen kaum abzuwenden. 

Die Kabbala als Lehre des Geheimen ist eine Art jüdische Gnosis, eine spirituelle Kraft, 
die auf vorsprachlicher Weisheit ohne eindeutige Begrifflichkeit basiert. Wörtlich meint 
„Kabbala“ das vom Kosmos ‚Empfangene‘, eine heilige Überlieferung göttlichen 
Ursprungs. Sie ist vermutlich ägyptischen Ursprungs, analog zu dem von Jan Assmann 
so überzeugend geführten Nachweis, dass Moses ein Ägypter bzw. ein in die 
ägyptischen Mysterien Eingeweihter war. Die mündlichen Überlieferungen erfolgten in 
gleicher Art wie etwa die der Gnosis oder der vielen Mysterienschulen. Erst im 
spanischen Mittelalter wurde die Kabbala verschriftlicht und (in teils sehr 
verklausulierten Formen) veröffentlicht. Hauptwerk war der 1400 Seiten umfassende 
Sohar, „sefer ha-sohar“ (um 1280), der u.a. auf biblische Texte der Propheten Hesekiel 
und Daniel zurückgeht. Ein Kaleidoskop von Gleichnissen, vorbegrifflichen, der Sprache 
entzogenen, Bildern und Symbole. Ähnlich bedeutend war damals das „sefer jezirah“ 
(„Buch der Schöpfung“), das eine kosmologische Beschreibung in Analogie zu der 
Energetik der Buchstaben und deren – in Zahlen umformbare – Grammatik darstellte. 
Die zehn Sefirot, die zehn Sichtbar-Werdungen der verborgenen Unendlichkeit Gottes, 
werden hier explizit genannt. Noch deutlicher im „sefer bahir“, in dem das Wesen der 
zehn göttlichen Emanationen noch dominanter ausformuliert ist. 

Die mannigfaltigen Zahlen-Beziehungen im Kosmos beziehen sich vor allem auf 
Frequenzen, Schwingungen, Wellen, aus denen der Makrokosmos der Weiten des 
Universums ebenso reguliert ist, wie der Mikrokosmos des Menschen und – dem bloßen 
Auge unsichtbar – der Schwingungsaufbau der atomaren Welt. Die „Welt“ ist 
etymologisch „das Wellende“. Dies drückte auch der geniale Nikola Tesla (1856-1943) 
mit seinem Zitat aus: „Wenn du das Universum verstehen willst, denke an Energie, 
Frequenz und Schwingung“. Die „Zahl“ (in ihrer mathematischen wie geometrischen 
Ordnung) ist die Grammatik der Materie, der Seele, der Farben, der Klänge, der 
Buchstaben-Energien… und eben auch der geistigen Welt. Deshalb findet man einen 
großen Gleichklang der Kabbala etwa mit den buddhistischen Sanskrit-Texten, mit dem 
Yin & Yang-Prinzip des Daoismus, mit dem Neuen Testament bis hin zur modernen 
Naturwissenschaft einschließlich der Quantenphysik. Die Kabbala lehrt jüdische 
Kosmologie als eine Interpretation der Tora, der Heiligen Schrift. Diese „innere Tora“ 
oder „Weisheit der Wahrheit“ liefert überraschend nicht nur einen Plan des endlosen 
Kosmos, sondern auch der menschlichen Alltäglichkeit und der ihr umgebenden Natur. 
Gerade die Urzahlen 1 bis 12 als göttliche Prinzipien finden sich in allem Sein – ob in der 
Biologie aller Lebewesen, in den Proportionen der Zeit, der Formen, der atomaren 
Materie, der Musik, in physischen Strukturen etwa der Kristalle. 



Zu den Fundamenten der Kabbala gehören prägnante Themenfelder: 
 

- En Sof, das unendliche und räumlich wie zeitlich grenzenlose Licht, womit nicht 
das physisch mit unseren frequenztechnisch begrenzten Sinnesorganen 
wahrnehmbare Licht gemeint ist, sondern eine Ganzheit des Geistes. 

- Die Schöpfung als ein Sichtbar-Werden des Lichtes/Geistes in Form von Energie 
und Materie, im Dualismus aus Schwingung und Teilchen, wie in der modernen 
Atomphysik bereits fest nachgewiesen. In den Frequenzen der etwa im 
Periodensystem definierten Atomstrukturen, in den Frequenzen von Farben, 
Klängen, den Energien der Sprachlaute zeigt sich En Sof. Das geistige Prinzip der 
„Zahl“ ist hier ein Schlüssel, der als geheimes Band alle geometrischen Formen 
von Kreis, Dreieck bis hin zu den komplexen Fraktalen, als auch des biologischen 
Lebens als Einheit erschließt, als ‚harmonia mundi‘, als „Universum“, was ja 
wörtlich „auf das Eine gerichtet“ bedeutet. Was die Sinne für real halten, ist 
menschliche Täuschung: Wir bestehend zu 99% aus geisterfülltem Vakuum und 
‚grauer‘, letztlich unsichtbarer wirbelnder Schwingung. Alle Phänomene der 
Schöpfung – wie Mineralien, Pflanzen, Tiere – sind charakteristische 
Energiefelder. Bäume oder Vögel beispielsweise sind energetische Charaktere, 
die intuitiv erfassbaren Schwingungs- und Zahlenmustern gehorchen. 

- In zehn Sefirot, den „Gefäßen“ oder „kelims“ wird das ‚von Oben‘ aus dem 
Unendlichen kommende Licht im Schöpfungsakt sukzessive gefiltert, um als 
Teilaspekte des Göttlichen, der All-Einen kosmischen Intelligenz erfahrbar zu 
werden. ‚Ganz unten‘ im letzten Gefäß „Malkuth“ konkretisiert sich dann die 
physische und für den Menschen erlebbare Welt und zeugt die facettenreiche 
Vielfalt der sichtbaren und messbaren Schöpfung – die aus der 1,2,3 
resultierenden Zehntausend Dinge, wie es im Tao Te King genannt wird. Die zehn 
Sefirot der Kabbala enthalten – völlig identisch mit den sieben Chakras der 
asiatischen Spiritualität – sieben Ebenen, weil (vergleichbar mit dem Yin & Yang) 
die Sefirot zum Teil auch in ausbalancierten Polaritäten angeordnet sind. 

- Die Vereinigung der Gegensätze ist Grundprinzip der kabbalistischen Weisheit. 
So wie in den physikalischen Frequenzen der Wellenberg das Wellental zeugt, 
das Yin immer zum gegensätzlichen Yang führen muss („Rad der Fortuna“, des 
Schicksals). Die Dynamik von männlich-weiblich, Licht-Schatten, außen-innen 
oder oben-unten (als „Schechina“, der erfahrbaren Anwesenheit Gottes 
bezeichnet) ist die Seele, die das Universum belebt. 

- Das Mysterium des hebräischen Alphabets mit den 22 Buchstaben (die den 
„Pfaden des Lichts“ zwischen den zehn Sefirot oder Gefäßen entsprechen) ist nur 
anscheinend eine jüdische Spezialität. Ähnliche Strukturen finden sich auch in 
den Ur-Worten des Sanskrit, in den platonischen Ideen, den nordischen Runen 
oder ägyptischen Hieroglyphen: Es gibt keine „Dinge“, sondern nur Ideen. Im 
Schwingungslaut des Namens ist deren wesentliche Lebenskraft abgebildet. Wer 
das Rätsel der unmittelbar mit den „Zahlen“ verbundenen Buchstaben versteht, 
hat als Zauberwort den Schlüssel zum Verständnis. Im Märchen von „Ach, wie 
gut das niemand weiß, dass ich Rumpelstilzchen heiß“ ebenso einfach 
ausgedrückt wie im biblischen „Ich habe Dich bei Deinem Namen gerufen, und 
nun bist du mir zu eigen“. 

- Zimzum und Tikkun Olam sind ein Erklärungsmodell für eine kosmische 
Dynamik. Die Gewalt des En Sof als alles durchdringendes Licht musste sich im 



Schöpfungsakt zurückziehen, um kreativen Raum für Neues zu ermöglichen. 
Diese Rücknahme ist „ZimZum“. Vergleichsweise zum Rückzug elterlicher 
Dominanz, um dem Kind den Aufbau eigener Individualität zu erlauben. Gott 
machte sich klein, erniedrigte sich in der Begrenztheit der Materie sowie – in 
zweitem symbolischem Schritt – er auch in Jesu ein sterblicher, endlicher 
Mensch geworden ist. Trotz dieser Rücknahme der göttlichen Energie spricht die 
Kabbala von einem „Bruch der Gefäße“ – nur die oberen drei der zehn Sefirot 
konnten der Allmacht standhalten. Die unteren Kelims sind zerbrochen. Die 
geschaffene Welt liegt „in Scherben“ (vergleichbar der Illusion oder ‚Maya‘ der 
Upanishaden). Lebensaufgabe des Menschen ist die Reparatur (Tikkun Olam) 
dieser zerbrochenen Schöpfung: der Mensch muss die Scherben einsammeln 
und wieder zu einem Ganzen zusammenfügen. Das drückte auch Paulus in 
seinem 1. Korintherbrief so magisch aus: „Unser Wissen ist Stückwerk und unser 
prophetisches Reden ist Stückwerk. Wenn aber kommen wird das Vollkommene, 
so wird das Stückwerk aufhören“. Tikkun Olam zwingt den Menschen, aus der 
physisch-endlichen Welt wieder zu seinem geistigen Ursprung zurückzukehren, 
um als geistiges Wesen aus den 10.000 Dingen oder Scherben den Weg zur 
„Eins“ zurückzufinden.  

 
Die Kabbala zeigt sich also als ein universales geistiges Erkennen, das übergreifend alle 
Völker, Kulturen, philosophische Schulen und Religionen verbindet. Kabbala ist eine 
(letztlich doch einfache) Matrix des unendlich vielfältigen Seins. Dieser Anspruch der 
Universalität findet sich im kabbalistischen Namen „Ehyeh“ der ersten sefira „Kether“ 
als „Ich werde sein“ oder „Ich bin, der ich sein werde“. Keine spezielle ‚Neuigkeit‘ der 
Kabbala, sondern auch schon uraltes Wissen der altägyptischen Mysterien: Das vielfach 
variierte „Hen Kai Pan“ der ägyptischen Mysterien durchzieht seit Jahrtausenden die 
Traditionen der Erwachten – über Empedokles, Platon, Plotin, über die Schulen der 
Rosenkreuzer und Freimaurer bis zu Hölderlin, Goethe, Lessing, Schiller… Selbst 
Beethoven hatte – von eigener Hand geschrieben und unter Glas gerahmt – auf seinem 
Schreibtisch die ägyptische Inschrift des Tempels von Sais: „Ich bin, was da ist / Ich bin 
alles, was da ist und was war und sein wird“. 

Die Kabbala ist niemals eine schriftliche Lehre mit Dogmen und gesetzartigem Gestus, 
weil ihr Urwissen sich jeder Logik und Begrenztheit der Sprache und des Benennens 
entzieht. Die Kabbala gehorcht dem offenen Gestus der Mystik, die nur unmittelbar und 
in persönlich erlebter Erfahrung und Erschütterung wahrzunehmen ist. Das ahnte auch 
das orthodoxe – ganz auf Tora und Gesetz bezogene – Judentum (die „Schriftgelehrten“), 
indem dort verordnet war, dass gewisse Themenbereich nicht öffentlich ausgelegt 
werden dürfen und geheim bleiben mussten. Deswegen ist die Kabbala eben 
„cochmanisteret“, Geheimwissen, die Lehre vom Geheimen. Neben dem Nicht-Nennen-
Dürfen des Namen Gottes sind diese zwei Tabuzonen das Werk der Schöpfung, „ma’ase 
bereschit“ und das Werk des Thronwagens „ma’ase merkava“. Gerade Letzteres zeigt 
die rätselhaften kabbalistischen Ebenen. Die „Thronwagen“-Thematik ist eine Vision des 
Propheten Ezechiel über eine physische Erscheinung Gottes, die sich dem 
Alltagsverständnis des an die physische Realität gebundenen Materialisten ebenso 
entzieht, wie etwa Jakobs Traum und Vision einer Himmelsleiter, auf der sich Kraftfelder 
(„Engel“) von der irdischen zur geistigen Welt emanieren. 



Die Kabbala ist eine Art „Seele“ – nicht nur des Judentums, sondern aller religiösen 
Versuche (‚religio‘ bedeutet basierende auf dem ‚religare‘ ja schlicht “Rückanbindung“), 
die Welt und ihren Ursprung zu erklären. So wie im menschlichen Körper verborgen, eine 
„Seele“ als Kraft atmet, so atmet auch in den schriftlichen Gesetzen aller Religionen, 
auch des Judentums, die Kabbala als eine „Seele“. Tzvi Freeman formulierte sehr 
einfach: „Judentum ohne Kabbala ist wie ein Körper ohne Seele“. Auch in unserer 
Sinneswelt gehört es zum Schwierigsten, sich mit dem Seelenleben zu befassen, sich 
darüber kommunikativ auszutauschen. Es bleibt der Sprache und den Begriffen 
entzogen. Seit der Verschriftlichung kabbalistischer Themen ausgehend von Spanien 
des 12. Jahrhunderts, sind Hunderte von langen Traktaten, nach 1500 auch in 
gedruckten Büchern vorliegend, verfasst worden. Das Schrifttum und wiederum dessen 
Auslegungen umfasst Hunderttausende von Seiten in allen Sprachen. Am Ende meines 
Essays hier gebe ich einige Literaturhinweise für das Einarbeiten in diese so 
wundersame wie existentielle Thematik, eine Kosmologie und Theogonie, die so viele – 
eben auch nichtjüdische – Geistesgrößen von Jakob Böhme, Wolfgang von Goethe bis 
C.G. Jung beeinflusst hat. 

Mich selbst hat die Kabbala auf vielen Ebenen erschüttert und mir Gewissheiten in 
vielen Themenfeldern gegeben – etwa in der aktuellen Gender-Diskussion, die sich in 
oberflächlicher Rechthaberei verirrt hat. Es war mir erstaunlich, wie dominant in der 
Kabbala der weibliche Aspekt des Seins – im krassen Gegensatz zur patriarchalischen 
Ausrichtung des orthodoxen Judentums – zum Zuge kommt: Seit dem ‚sefer bahir‘ im 12. 
Jahrhundert wurde die „schechina“ (die Sichtbarwerdung und Allgegenwart Gottes in 
jedem Aspekt der Schöpfung) als weibliche Kraft dargestellt. Die göttliche Welt ist von 
jedem Geschlechterdualismus befreit und wird als androgyn erkannt. Nach der 
höchsten Sefira „Kether“, die der kosmisch-göttlichen „Eins“ entspricht, teilt sich das 
Licht in die Differenzierung von Cochmah (Weisheit) als weiblichem Prinzip 
(vergleichbar dem „Yin“) und Binah (Geist, Wissen) als männlichem Prinzip (vergleichbar 
dem „Yang“). In der numerischen Folge ist die „Weisheit“ mit der Anordnung als zweite 
Sefira und als das „empfangende Prinzip“ sogar vor dem männlichen sendenden Prinzip 
stehend. Für jede Suche nach Verortung des Menschseins in den kosmischen 
Dimensionen kann die Beschäftigung mit der Kabbala nur dringend empfohlen sein. 
Sich-Wundern, Erstaunen und schockartiges Erkennen vormals verborgener gebliebener 
Zusammenhänge sind garantiert! 
 
Einführende leicht verständliche Lese-Empfehlungen: 
 
Heinrich Elijah Benedikt: DIE KABBALA als jüdisch-christlicher Einweihungsweg 
Band 1 (1985): FARBE, ZAHL, TON UND WORT als Tore zu Seele und Geist 
Band 2 (1988): DER LEBENSBAUM – Spiegel des Kosmos und des Menschen 
Bauer-Verlag Freiburg u.a. 
 
Joseph Dan: DIE KABBALA. Eine kleine Einführung (New York 2005, deutsch Reclam-
Bibliothek 2007) 
 
Katja Wolff: DER KABBALISTISCHE BAUM. Adams Schlüssel zum Paradies 
(1989 München, Knaur Esoterik Bibliothek) 
 
Christoph Schulte: ZIMZUM. GOTT UND WELTURSPRUNG,  



Jüdischer Verlag im Suhrkamp-Verlag 2014 
 
Daneben ist es hilfreich, einzelne Themen via online in den Darstellungen z.B. von 
Wikipedia nachzuschlagen. Ansonsten ist die Liste der Publikationen zu KABBALA 
unermesslich lang. 


