Enjott Schneider
KABBALA - DIE WEGE DES LICHTS
Oratorium fiir Altus, Chor, Solovioline und Orchester

Einleitende Worte zu KABBALA - DIE WEGE DES LICHTS zu finden, ist kaum moglich,
denn es geht hier um das Wesen der kosmischen Intelligenz, die man auch ,,Gott”
nennt, um Ursprung und Struktur des Universums, die Kontextualisierung der
menschlichen Seele im kosmischen Geflige, um den Versuch, das Unvorstellbar-
Unendliche fasslich und verstehbar zu machen. Weil das Universum holistisch
aufgebautist (in jedem Teilaspekt findet sich die Gesamtstruktur wieder) ist eine
Repetition des Immergleichen kaum abzuwenden.

Die Kabbala als Lehre des Geheimen ist eine Art judische Gnosis, eine spirituelle Kraft,
die auf vorsprachlicher Weisheit ohne eindeutige Begrifflichkeit basiert. Wortlich meint
,Kabbala“ das vom Kosmos ,Empfangene’, eine heilige Uberlieferung gottlichen
Ursprungs. Sie ist vermutlich agyptischen Ursprungs, analog zu dem von Jan Assmann
so liberzeugend gefiihrten Nachweis, dass Moses ein Agypter bzw. ein in die
agyptischen Mysterien Eingeweihter war. Die miindlichen Uberlieferungen erfolgten in
gleicher Art wie etwa die der Gnosis oder der vielen Mysterienschulen. Erstim
spanischen Mittelalter wurde die Kabbala verschriftlicht und (in teils sehr
verklausulierten Formen) verdffentlicht. Hauptwerk war der 1400 Seiten umfassende
Sohar, ,,sefer ha-sohar® (um 1280), der u.a. auf biblische Texte der Propheten Hesekiel
und Daniel zurtickgeht. Ein Kaleidoskop von Gleichnissen, vorbegrifflichen, der Sprache
entzogenen, Bildern und Symbole. Ahnlich bedeutend war damals das ,sefer jezirah“
(»,Buch der Schopfung®), das eine kosmologische Beschreibung in Analogie zu der
Energetik der Buchstaben und deren —in Zahlen umformbare — Grammatik darstellte.
Die zehn Sefirot, die zehn Sichtbar-Werdungen der verborgenen Unendlichkeit Gottes,
werden hier explizit genannt. Noch deutlicher im ,sefer bahir®, in dem das Wesen der
zehn gottlichen Emanationen noch dominanter ausformuliert ist.

Die mannigfaltigen Zahlen-Beziehungen im Kosmos beziehen sich vor allem auf
Frequenzen, Schwingungen, Wellen, aus denen der Makrokosmos der Weiten des
Universums ebenso reguliert ist, wie der Mikrokosmos des Menschen und —dem bloBen
Auge unsichtbar — der Schwingungsaufbau der atomaren Welt. Die ,Welt“ ist
etymologisch ,,das Wellende*®. Dies druckte auch der geniale Nikola Tesla (1856-1943)
mit seinem Zitat aus: ,,Wenn du das Universum verstehen willst, denke an Energie,
Frequenz und Schwingung®. Die ,,Zahl”“ (in ihrer mathematischen wie geometrischen
Ordnung) ist die Grammatik der Materie, der Seele, der Farben, der Klange, der
Buchstaben-Energien... und eben auch der geistigen Welt. Deshalb findet man einen
groBen Gleichklang der Kabbala etwa mit den buddhistischen Sanskrit-Texten, mit dem
Yin & Yang-Prinzip des Daoismus, mit dem Neuen Testament bis hin zur modernen
Naturwissenschaft einschlieBlich der Quantenphysik. Die Kabbala lehrt judische
Kosmologie als eine Interpretation der Tora, der Heiligen Schrift. Diese ,,innere Tora“
oder ,,Weisheit der Wahrheit“ liefert Uberraschend nicht nur einen Plan des endlosen
Kosmos, sondern auch der menschlichen Alltaglichkeit und der ihr umgebenden Natur.
Gerade die Urzahlen 1 bis 12 als gottliche Prinzipien finden sich in allem Sein —ob in der
Biologie aller Lebewesen, in den Proportionen der Zeit, der Formen, der atomaren
Materie, der Musik, in physischen Strukturen etwa der Kristalle.



Zu den Fundamenten der Kabbala gehdren pragnante Themenfelder:

- En Sof, das unendliche und raumlich wie zeitlich grenzenlose Licht, womit nicht
das physisch mit unseren frequenztechnisch begrenzten Sinnesorganen
wahrnehmbare Licht gemeintist, sondern eine Ganzheit des Geistes.

- Die Schopfung als ein Sichtbar-Werden des Lichtes/Geistes in Form von Energie
und Materie, im Dualismus aus Schwingung und Teilchen, wie in der modernen
Atomphysik bereits fest nachgewiesen. In den Frequenzen der etwa im
Periodensystem definierten Atomstrukturen, in den Frequenzen von Farben,
Klangen, den Energien der Sprachlaute zeigt sich En Sof. Das geistige Prinzip der
»Zahl“ ist hier ein Schlussel, der als geheimes Band alle geometrischen Formen
von Kreis, Dreieck bis hin zu den komplexen Fraktalen, als auch des biologischen
Lebens als Einheit erschlieBt, als ,harmonia mundi‘, als ,,Universum®, was ja
wortlich ,,auf das Eine gerichtet” bedeutet. Was die Sinne fur real halten, ist
menschliche TAuschung: Wir bestehend zu 99% aus geisterfulltem Vakuum und
,grauer, letztlich unsichtbarer wirbelnder Schwingung. Alle Phdnomene der
Schépfung — wie Mineralien, Pflanzen, Tiere — sind charakteristische
Energiefelder. Baume oder Vogel beispielsweise sind energetische Charaktere,
die intuitiv erfassbaren Schwingungs- und Zahlenmustern gehorchen.

- Inzehn Sefirot, den ,,GefaBen” oder , kelims“ wird das ,von Oben‘ aus dem
Unendlichen kommende Licht im Schopfungsakt sukzessive gefiltert, um als
Teilaspekte des Gottlichen, der All-Einen kosmischen Intelligenz erfahrbar zu
werden. ,Ganz unten‘ im letzten GefaB ,,Malkuth“ konkretisiert sich dann die
physische und fir den Menschen erlebbare Welt und zeugt die facettenreiche
Vielfalt der sichtbaren und messbaren Schopfung — die aus der 1,2,3
resultierenden Zehntausend Dinge, wie es im Tao Te King genannt wird. Die zehn
Sefirot der Kabbala enthalten — vollig identisch mit den sieben Chakras der
asiatischen Spiritualitat — sieben Ebenen, weil (vergleichbar mit dem Yin & Yang)
die Sefirot zum Teil auch in ausbalancierten Polaritdten angeordnet sind.

- Die Vereinigung der Gegenséatze ist Grundprinzip der kabbalistischen Weisheit.
So wie in den physikalischen Frequenzen der Wellenberg das Wellental zeugt,
das Yin immer zum gegensatzlichen Yang fiuhren muss (,,Rad der Fortuna® des
Schicksals). Die Dynamik von mannlich-weiblich, Licht-Schatten, auBen-innen
oder oben-unten (als ,,Schechina® der erfahrbaren Anwesenheit Gottes
bezeichnet) ist die Seele, die das Universum belebt.

- Das Mysterium des hebraischen Alphabets mit den 22 Buchstaben (die den
»Pfaden des Lichts“ zwischen den zehn Sefirot oder GefaBen entsprechen) ist nur
anscheinend eine jiidische Spezialitat. Ahnliche Strukturen finden sich auch in
den Ur-Worten des Sanskrit, in den platonischen Ideen, den nordischen Runen
oder agyptischen Hieroglyphen: Es gibt keine ,,Dinge*, sondern nur Ideen. Im
Schwingungslaut des Namens ist deren wesentliche Lebenskraft abgebildet. Wer
das Ratsel der unmittelbar mit den ,,Zahlen“ verbundenen Buchstaben versteht,
hat als Zauberwort den Schlussel zum Verstandnis. Im Marchen von ,,Ach, wie
gut das niemand weiB3, dass ich Rumpelstilzchen heiB“ ebenso einfach
ausgedruckt wie im biblischen ,,Ich habe Dich bei Deinem Namen gerufen, und
nun bist du mir zu eigen*.

- Zimzum und Tikkun Olam sind ein Erklarungsmodell flr eine kosmische
Dynamik. Die Gewalt des En Sof als alles durchdringendes Licht musste sichim



Schopfungsakt zurlickziehen, um kreativen Raum fur Neues zu ermadglichen.
Diese Rucknahme ist ,,ZimZum®. Vergleichsweise zum Ruckzug elterlicher
Dominanz, um dem Kind den Aufbau eigener Individualitat zu erlauben. Gott
machte sich klein, erniedrigte sich in der Begrenztheit der Materie sowie —in
zweitem symbolischem Schritt — er auch in Jesu ein sterblicher, endlicher
Mensch geworden ist. Trotz dieser Ricknahme der gottlichen Energie spricht die
Kabbala von einem ,,Bruch der GefaBe“ — nur die oberen drei der zehn Sefirot
konnten der Allmacht standhalten. Die unteren Kelims sind zerbrochen. Die
geschaffene Welt liegt ,,in Scherben” (vergleichbar der Illusion oder ,Maya‘ der
Upanishaden). Lebensaufgabe des Menschen ist die Reparatur (Tikkun Olam)
dieser zerbrochenen Schopfung: der Mensch muss die Scherben einsammeln
und wieder zu einem Ganzen zusammenfugen. Das drlickte auch Paulus in
seinem 1. Korintherbrief so magisch aus: ,,Unser Wissen ist Stuckwerk und unser
prophetisches Reden ist Stlickwerk. Wenn aber kommen wird das Vollkommene,
so wird das Stuckwerk aufhoren®. Tikkun Olam zwingt den Menschen, aus der
physisch-endlichen Welt wieder zu seinem geistigen Ursprung zurlickzukehren,
um als geistiges Wesen aus den 10.000 Dingen oder Scherben den Weg zur
,Eins“ zuruckzufinden.

Die Kabbala zeigt sich also als ein universales geistiges Erkennen, das ubergreifend alle
Volker, Kulturen, philosophische Schulen und Religionen verbindet. Kabbala ist eine
(letztlich doch einfache) Matrix des unendlich vielfaltigen Seins. Dieser Anspruch der
Universalitat findet sich im kabbalistischen Namen ,,Ehyeh” der ersten sefira ,,Kether”
als ,lch werde sein“ oder ,Ich bin, der ich sein werde®. Keine spezielle ,Neuigkeit‘ der
Kabbala, sondern auch schon uraltes Wissen der altdgyptischen Mysterien: Das vielfach
variierte ,,Hen Kai Pan“ der agyptischen Mysterien durchzieht seit Jahrtausenden die
Traditionen der Erwachten — Uber Empedokles, Platon, Plotin, Gber die Schulen der
Rosenkreuzer und Freimaurer bis zu Holderlin, Goethe, Lessing, Schiller... Selbst
Beethoven hatte — von eigener Hand geschrieben und unter Glas gerahmt — auf seinem
Schreibtisch die agyptische Inschrift des Tempels von Sais: ,,Ich bin, was daist/ Ich bin
alles, was daist und was war und sein wird“.

Die Kabbala ist niemals eine schriftliche Lehre mit Dogmen und gesetzartigem Gestus,
weilihr Urwissen sich jeder Logik und Begrenztheit der Sprache und des Benennens
entzieht. Die Kabbala gehorcht dem offenen Gestus der Mystik, die nur unmittelbar und
in personlich erlebter Erfahrung und Erschutterung wahrzunehmen ist. Das ahnte auch
das orthodoxe — ganz auf Tora und Gesetz bezogene —Judentum (die ,,Schriftgelehrten),
indem dort verordnet war, dass gewisse Themenbereich nicht 6ffentlich ausgelegt
werden durfen und geheim bleiben mussten. Deswegen ist die Kabbala eben
,cochmanisteret®, Geheimwissen, die Lehre vom Geheimen. Neben dem Nicht-Nennen-
Durfen des Namen Gottes sind diese zwei Tabuzonen das Werk der Schopfung, ,,ma’ase
bereschit” und das Werk des Thronwagens ,,ma’ase merkava“. Gerade Letzteres zeigt
die ratselhaften kabbalistischen Ebenen. Die ,,Thronwagen“-Thematik ist eine Vision des
Propheten Ezechiel Uber eine physische Erscheinung Gottes, die sich dem
Alltagsverstandnis des an die physische Realitat gebundenen Materialisten ebenso
entzieht, wie etwa Jakobs Traum und Vision einer Himmelsleiter, auf der sich Kraftfelder
(»Engel®) von der irdischen zur geistigen Welt emanieren.



Die Kabbalaist eine Art ,Seele“ — nicht nur des Judentums, sondern aller religidsen
Versuche (,religio bedeutet basierende auf dem ,religare’ ja schlicht “Ruckanbindung®),
die Welt und ihren Ursprung zu erklaren. So wie im menschlichen Kérper verborgen, eine
»~oeele” als Kraft atmet, so atmet auch in den schriftlichen Gesetzen aller Religionen,
auch des Judentums, die Kabbala als eine ,,Seele®. Tzvi Freeman formulierte sehr
einfach: ,,Judentum ohne Kabbala ist wie ein Kdrper ohne Seele”. Auch in unserer
Sinneswelt gehort es zum Schwierigsten, sich mit dem Seelenleben zu befassen, sich
dariber kommunikativ auszutauschen. Es bleibt der Sprache und den Begriffen
entzogen. Seit der Verschriftlichung kabbalistischer Themen ausgehend von Spanien
des 12. Jahrhunderts, sind Hunderte von langen Traktaten, nach 1500 auch in
gedruckten Buchern vorliegend, verfasst worden. Das Schrifttum und wiederum dessen
Auslegungen umfasst Hunderttausende von Seiten in allen Sprachen. Am Ende meines
Essays hier gebe ich einige Literaturhinweise fur das Einarbeiten in diese so
wundersame wie existentielle Thematik, eine Kosmologie und Theogonie, die so viele -
eben auch nichtjldische — GeistesgroBen von Jakob Bohme, Wolfgang von Goethe bis
C.G. Jung beeinflusst hat.

Mich selbst hat die Kabbala auf vielen Ebenen erschuttert und mir Gewissheiten in
vielen Themenfeldern gegeben — etwa in der aktuellen Gender-Diskussion, die sich in
oberflachlicher Rechthaberei verirrt hat. Es war mir erstaunlich, wie dominantin der
Kabbala der weibliche Aspekt des Seins —im krassen Gegensatz zur patriarchalischen
Ausrichtung des orthodoxen Judentums —zum Zuge kommt: Seit dem ,sefer bahir‘im 12.
Jahrhundert wurde die ,schechina“ (die Sichtbarwerdung und Allgegenwart Gottes in
jedem Aspekt der Schopfung) als weibliche Kraft dargestellt. Die gottliche Welt ist von
jedem Geschlechterdualismus befreit und wird als androgyn erkannt. Nach der
hochsten Sefira ,Kether®, die der kosmisch-gottlichen ,,Eins“ entspricht, teilt sich das
Licht in die Differenzierung von Cochmah (Weisheit) als weiblichem Prinzip
(vergleichbar dem ,Yin“) und Binah (Geist, Wissen) als mannlichem Prinzip (vergleichbar
dem ,)Yang®). In der numerischen Folge ist die ,Weisheit“ mit der Anordnung als zweite
Sefira und als das ,,empfangende Prinzip“ sogar vor dem mannlichen sendenden Prinzip
stehend. Fur jede Suche nach Verortung des Menschseins in den kosmischen
Dimensionen kann die Beschaftigung mit der Kabbala nur dringend empfohlen sein.
Sich-Wundern, Erstaunen und schockartiges Erkennen vormals verborgener gebliebener
Zusammenhange sind garantiert!

Einfihrende leicht verstandliche Lese-Empfehlungen:

Heinrich Elijah Benedikt: DIE KABBALA als judisch-christlicher Einweihungsweg
Band 1 (1985): FARBE, ZAHL, TON UND WORT als Tore zu Seele und Geist

Band 2 (1988): DER LEBENSBAUM - Spiegel des Kosmos und des Menschen
Bauer-Verlag Freiburg u.a.

Joseph Dan: DIE KABBALA. Eine kleine Einfihrung (New York 2005, deutsch Reclam-
Bibliothek 2007)

Katja Wolff: DER KABBALISTISCHE BAUM. Adams Schlissel zum Paradies
(1989 Mlunchen, Knaur Esoterik Bibliothek)

Christoph Schulte: ZIMZUM. GOTT UND WELTURSPRUNG,



Judischer Verlag im Suhrkamp-Verlag 2014

Daneben ist es hilfreich, einzelne Themen via online in den Darstellungen z.B. von

Wikipedia nachzuschlagen. Ansonsten ist die Liste der Publikationen zu KABBALA
unermesslich lang.



